
1 
 

A CASA UNIVERSAL DE JUSTIÇA 

 

2 de março de 2013 

 

Aos Bahá'ís do Irão 

 

Amigos muito queridos, 

Ao longo das últimas três décadas e meia, ondas de perseguição, uma após a outra, 

com intensidades variáveis, assolaram a vossa severamente provada e corajosa comunidade, 

uma avalanche que não é senão a última de uma série desencadeada há cento e sessenta 

anos. Contudo, ao contrário das expetativas dos que se empenharam em enfraquecer a força 

da comunidade dos seguidores de Bahá’u’lláh na Sua pátria, as suas maquinações acabaram 

de servir para reforçar os seus alicerces e fortalecer as suas fileiras. É cada vez maior o 

número dos vossos compatriotas, também eles vítimas de opressão que, além de 

discernirem claramente o rasto das injustiças perpetradas contra os Bahá’ís ao longo dos 

anos, também reconhecem no vosso ininterrupto registo de desinteressado serviço à 

sociedade uma força de mudança construtiva. À medida que aumenta a simpatia pela vossa 

situação, aumenta também o número de vozes que apela à remoção dos obstáculos que vos 

impedem de participar na vida da sociedade em todas as suas dimensões. Por esse motivo, 

não é de admirar que as questões que dizem respeito à postura dos Bahá’ís, de todas as 

partes do mundo, quanto à atividade política, adquiram uma maior importância aos olhos 

dos vossos concidadãos.  

Naturalmente, do ponto de vista histórico, é peculiar a posição em que se encontra a 

comunidade Bahá’í iraniana relativamente a este assunto. Por um lado, foi falsamente 

acusada de ter motivações políticas contra o regime prevalecente – de ser agente de 

qualquer potência estrangeira que melhor convier ao objetivo da acusação. Por outro lado, a 

recusa intransigente dos membros da comunidade em participar na atividade político 

partidária tem sido retratada como falta de preocupação pelos assuntos do povo iraniano. 

Agora que as verdadeiras intenções dos vossos opressores foram postas a descoberto, 

compete-vos responder ao interesse cada vez maior dos vossos concidadãos na 

compreensão da atitude Bahá’í sobre o envolvimento na política, para que mal-entendidos 

não enfraqueçam as relações de amizade que estais a estabelecer com tantas almas. A esse 

respeito, merecem mais do que algumas declarações, embora importantes, evocadoras de 

imagens de amor e unidade. Para vos auxiliar a transmitir-lhes a visão da estrutura que 

molda a abordagem Bahá’í sobre este assunto, iremos tecer de seguida alguns comentários.     

A conceção da história, do seu decurso e direção são inseparáveis da perspetiva 

Bahá’í sobre política. Cada um dos seguidores de Bahá’u’lláh está fortemente convicto que, 

hoje em dia, a humanidade se está a aproximar de uma etapa culminante num processo 

milenar que a trouxe da sua infância coletiva até ao limiar da maturidade – uma etapa que 

irá testemunhar a unificação da raça humana. Tal como o indivíduo que passa pelo agitado, 



2 
 

embora promissor, período da adolescência, durante o qual poderes e capacidades latentes 

se tornam manifestos, também a humanidade, como um todo, está no meio de uma 

transformação sem precedente. Por detrás de toda esta turbulência e comoção da vida 

contemporânea encontram-se os altos e baixos de uma humanidade que luta para atingir a 

maioridade. Práticas e normas amplamente aceites, atitudes e costumes apreciados estão a 

ser, um a um, considerados obsoletos à medida que os imperativos da maturidade se vão 

afirmando. 

Os Bahá’ís são encorajados a ver nas mudanças revolucionárias que ocorrem em 

todas as áreas da vida a interação de dois processos fundamentais. Um deles é de natureza 

destrutiva, ao passo que o outro é integrativo; ambos servem para levar a humanidade, cada 

um à sua maneira, ao longo de um caminho que conduz à sua plena maturidade. A ação do 

primeiro é evidente em toda a parte – nas vicissitudes que estão a afligir instituições 

consagradas pelo tempo; na impotência dos dirigentes, em diversos níveis, de remediarem 

as falhas que surgem na estrutura da sociedade; no desmantelamento das normas sociais 

que, durante muito tempo, alimentaram paixões indecorosas; e no desânimo e indiferença 

revelados não só por indivíduos como também por sociedades inteiras que perderam por 

completo o vital sentido de propósito. As forças de desintegração, apesar de terem efeitos 

devastadores, tendem a desmantelar as barreiras que impedem o progresso da humanidade, 

criando ocasiões para o processo de integração juntar diversos grupos e desvelando novas 

oportunidades de cooperação e colaboração. Naturalmente, os Bahá’ís procuram alinhar-se, 

individual e coletivamente, com as forças associadas ao processo de integração, o qual eles 

confiam irá continuar a fortalecer-se, apesar da desolação dos próximos tempos. Os 

afazeres humanos serão completamente reorganizados e uma era de paz universal será 

inaugurada. 

Esta é a visão da história subjacente a todos os empreendimentos realizados pela 

comunidade Bahá’í. 

Como sabeis do vosso estudo das escrituras Bahá’ís, o princípio que vai inspirar 

todas as facetas da vida organizada do planeta é a unicidade da humanidade, a característica 

da idade da maturidade. O facto de a humanidade constituir um único povo, um facto 

antigamente olhado com ceticismo, reivindica hoje em dia uma aceitação generalizada. A 

rejeição de preconceitos profundamente enraizados e o crescente sentimento de cidadania 

mundial estão entre os sinais dessa consciência elevada. No entanto, embora este aumento 

da consciência coletiva seja promissor, ele deve ser considerado como o primeiro passo de 

um processo que demorará décadas – ou melhor, séculos – a desenrolar-se. Pois o princípio 

da unicidade da humanidade, tal como proclamado por Bahá’u’lláh, não é apenas uma mera 

cooperação entre povos e nações. Convida a uma total reconceptualização das relações que 

sustêm a sociedade. A profunda crise ambiental acionada por um sistema que pactua com a 

pilhagem de recursos naturais para satisfazer uma sede insaciável para obter mais, 

demonstra como está totalmente desadequada a atual conceção do relacionamento da 

humanidade com a natureza; a deterioração do ambiente doméstico, acompanhado do 

aumento da exploração de mulheres e crianças em todo o planeta, deixa claro como estão 

entranhadas as noções ilegítimas que definem as relações no seio da unidade familiar; a 

persistência do despotismo, por um lado, e o crescente desrespeito pela autoridade, por 

outro, revelam como são insatisfatórias para uma humanidade mais madura as atuais 



3 
 

relações entre o indivíduo e as instituições da sociedade; a concentração de riqueza material 

nas mãos de uma minoria da população mundial é indicadora de como estão 

fundamentalmente mal concebidas as relações entre os diferentes setores daquilo que é 

atualmente uma comunidade global emergente. O princípio da unicidade da humanidade 

implica, então, uma mudança orgânica na própria estrutura da sociedade. 

O que precisa ser claramente declarado aqui é que os Bahá’ís não acreditam que a 

transformação assim vislumbrada se concretizará exclusivamente através dos seus próprios 

esforços. Nem estão a tentar criar um movimento que vise impor à humanidade a sua visão 

do futuro. Todas as nações e todos os grupos – na realidade, todos os indivíduos – irão, em 

maior ou menor grau, contribuir para a emergência de uma civilização mundial em cuja 

direção a humanidade se está irresistivelmente a movimentar. A unidade será 

progressivamente alcançada nos diferentes reinos da existência tal como ‘Abdu’l-Bahá 

previu, por exemplo, “a unidade no reino da política”, “a unidade de pensamento nas 

atividades mundiais”, “a unidade das raças” e “a unidade das nações”. À medida que isto se 

concretizar, as estruturas de um mundo politicamente unido, que respeita toda a diversidade 

de culturas e que proporciona os meios para a expressão da dignidade e da honra, irão 

gradualmente ganhar forma. 

Então, a questão que ocupa a comunidade mundial Bahá’í é como pode melhor 

contribuir para o processo de construção da civilização à medida que os seus recursos 

aumentam. Encontra duas dimensões para o seu contributo. A primeira está relacionada 

com o seu próprio crescimento e desenvolvimento, e a segunda com o seu envolvimento 

com a sociedade em geral. 

No que respeita ao primeiro, os Bahá’ís espalhados pelo planeta, nas mais modestas 

condições, estão a esforçar-se para estabelecer um padrão de atividade e as correspondentes 

estruturas administrativas que incorporam o princípio da unicidade da humanidade e as suas 

convicções subjacentes, das quais apenas algumas serão aqui mencionadas para ilustrar o 

que dizemos: que uma alma racional não possui género, raça, grupo étnico ou classe social, 

um facto que torna intolerável qualquer forma de preconceito, dos quais não menos 

importantes são os que impedem as mulheres de cumprir o seu potencial e de se envolver 

nos diversos campos de atividade lado a lado com os homens; que a causa fundamental do 

preconceito é a ignorância, a qual pode ser erradicada através de processos educativos que 

tornem o conhecimento acessível a toda a raça humana, assegurando que este não se torna 

propriedade de um pequeno grupo de privilegiados; que a ciência e a religião são dois 

sistemas complementares de conhecimento e práticas através dos quais os seres humanos 

compreendem o mundo à sua volta e através dos quais a civilização progride; que religião 

sem ciência degenera rapidamente em superstição e fanatismo, enquanto ciência sem 

religião se torna materialismo bruto; que a verdadeira prosperidade, o fruto da coerência 

dinâmica entre os requisitos materiais e espirituais da vida, vai regredir cada vez mais à 

medida que o consumismo continuar a agir como ópio na alma humana; que a justiça, 

enquanto faculdade da alma, capacita o indivíduo a distinguir a verdade da falsidade e guia 

a investigação da realidade, tão essencial para que as crenças supersticiosas e as tradições 

desgastadas que bloqueiam a unidade possam ser eliminadas; ter em mente, sempre que for 

adequado no que respeita aos assuntos sociais, que a justiça é o instrumento mais 

importante para o estabelecimento da unidade; que o trabalho quando realizado em espírito 



4 
 

de serviço ao próximo é uma forma de oração, um meio de adorar a Deus. Não há dúvida 

que, traduzir ideias como estas para a realidade, efetuar a transformação ao nível do 

indivíduo e construir as bases das estruturas sociais adequadas, não é tarefa fácil. No 

entanto, a comunidade Bahá’í está dedicada ao processo de aprendizagem de longa duração 

que esta tarefa implica, um empreendimento no qual números cada vez maiores 

provenientes de todos os quadrantes da vida, de todos os grupos de seres humanos, são 

convidados a tomar parte. 

Naturalmente são numerosas as questões a que deve responder o processo de 

aprendizagem já em curso em todas as regiões do mundo: como juntar pessoas de diferentes 

antecedentes num ambiente que, isento da ameaça constante de conflito e distinguido pelo 

seu carácter devocional, as encoraje a pôr de lado as formas de divisão da mentalidade 

partidária, promova níveis de unidade de pensamento e ação mais elevados e suscite a 

participação sincera; como administrar os assuntos de uma comunidade onde não existe 

uma classe dominante com funções eclesiásticas que possa reivindicar distinções ou 

privilégios; como capacitar contingentes de homens e mulheres a quebrar os grilhões da 

passividade e as correntes da opressão para se envolverem em atividades conducentes com 

o seu desenvolvimento espiritual, social e intelectual; como ajudar os jovens a passar 

através de uma etapa crucial das suas vidas e a ficarem empoderados para direcionar as 

suas energias para o progresso da civilização; como criar dinâmicas no seio de uma unidade 

familiar que conduzam à prosperidade material e espiritual sem instilar nas gerações em 

ascensão sentimentos de alienação para com um ilusório “outro”ou sem nutrir qualquer 

instinto para explorar os relegados a essa categoria; como tornar possível que a tomada de 

decisão beneficie da diversidade de perspetivas obtidas através de um processo consultivo 

que, sendo compreendido como a investigação coletiva da realidade, promova o 

desprendimento dos pontos de vista pessoais, dê a devida importância a informação 

empírica válida, não eleve meras opiniões ao estatuto de factos ou defina a verdade como o 

compromisso entre grupos de interesses opostos. Para explorar estas questões e outras que 

irão certamente aparecer, a comunidade Bahá’í adotou um modo de funcionamento 

caracterizado pela ação, reflexão, consulta e estudo – estudo esse que envolve não só 

referências constantes às escrituras da Fé como também a análise científica dos padrões em 

desenvolvimento. Na verdade, como manter tal modo de aprendizagem em ação, como 

assegurar que números cada vez maiores de pessoas participem na produção e aplicação de 

conhecimento relevante, e como conceber estruturas para a sistematização da experiência 

mundial em expansão e para a distribuição equitativa das lições aprendidas – são, eles 

próprios, objeto de análise regular. 

A direção geral do processo de aprendizagem que a comunidade Bahá’í está a 

prosseguir é guiada por uma série de planos mundiais, cujas provisões são estabelecidas 

pela Casa Universal de Justiça. A construção de capacidade é o lema desses planos: visam 

capacitar os protagonistas do esforço coletivo a fortalecer os alicerces espirituais em aldeias 

e bairros, a responder a determinadas necessidades socioeconómicas e a contribuir para os 

discursos prevalecentes na sociedade, ao mesmo tempo que mantém a necessária coerência 

nos métodos e abordagens. 

No âmago do processo de aprendizagem está a investigação sobre a natureza das 

relações que unem os indivíduos, a comunidade e as instituições da sociedade – as 



5 
 

personagens da história que, ao longo do tempo, têm estado presas numa luta pelo poder. 

Neste contexto, a assunção que as relações entre elas estarão inevitavelmente em 

conformidade com os ditames da competição, uma noção que ignora o extraordinário 

potencial do espírito humano, foi posta de lado em prol da premissa que as suas interações 

harmoniosas podem promover uma civilização que convenha a uma humanidade madura. O 

que anima o esforço Bahá’í de descobrir a natureza de um novo tipo de relações entre estes 

três protagonistas é a visão de uma sociedade futura que deriva inspiração da analogia 

descrita por Bahá’u’lláh há um século e meio, a qual compara o mundo ao corpo humano. 

A cooperação é o princípio que governa o funcionamento desse sistema. Tal como é 

possível o aparecimento da alma racional neste reino através da complexa associação de um 

incontável número de células, cuja organização em tecidos e órgãos possibilita a realização 

de capacidades distintivas, também a civilização pode ser vista como o resultado de um 

conjunto de interações entre componentes diversos e intimamente integrados que 

transcenderam o exíguo propósito de assegurar a sua própria existência. E assim como a 

viabilidade de cada célula e de cada órgão é contingente da saúde de todo o organismo, 

também a prosperidade de cada indivíduo, de cada família, de cada povo é procurada no 

bem-estar de toda a raça humana. Com esta visão em mente, as instituições, apreciando a 

necessidade de ação coordenada canalizada para fins frutíferos, visam nutrir e guiar os 

indivíduos ao invés de os controlar; estes, por sua vez, recebem a guia de bom grado, não 

com confiança cega, mas sim com uma fé fundamentada no conhecimento consciente. 

Entretanto, a comunidade assume o desafio de sustentar um ambiente no qual os poderes 

dos indivíduos, que desejam exercitar responsavelmente a auto-expressão em sintonia com 

o bem-estar comum e os planos das instituições, se multiplicam em ações unificadas. 

É preciso examinar cuidadosamente alguns conceitos fundamentais para que a teia 

de relações anteriormente aludidas sirva para dar forma e originar um padrão de vida 

distinguido pela adesão ao princípio da unicidade da humanidade. O mais notável entre 

estes é o conceito de poder. É evidente que é preciso abandonar o conceito de poder 

enquanto forma de domínio, acompanhado das noções de contestação, contenção, divisão e 

superioridade. Isso não implica a negação da operação do poder; afinal, mesmo nos casos 

em que as instituições da sociedade receberam os seus mandatos com o consentimento do 

povo, o poder está envolvido no exercício da autoridade. Mas os processos políticos, tal 

como os outros processos da vida, não devem permanecer alheios aos poderes do espírito 

humano que a Fé Bahá’í – sobre este assunto, cada uma das grandes tradições religiosas 

que apareceu ao longo das épocas – espera descerrar: o poder da unidade, do amor, do 

serviço humilde, dos atos puros. Neste sentido, associado ao poder estão palavras como 

“libertar”, “encorajar”, “canalizar”, “guiar” e “capacitar”. O poder não é uma entidade 

finita que posse ser “dimensionada” e “invejosamente guardada”; constitui a capacidade 

ilimitada de transformar o que é inerente à raça humana enquanto organismo. 

A comunidade Bahá’í reconhece prontamente que é preciso percorrer uma distância 

considerável até que a sua experiência crescente produza as perceções necessárias no 

funcionamento do desejado conjunto de interações. Não clama perfeição. Possuir ideais 

elevados e ser a sua personificação não são sinónimos. Existem miríades de desafios à 

frente e muito para ser aprendido. O observador casual pode muito bem escolher etiquetar 

como “idealistas” as tentativas da comunidade para ultrapassar esses desafios. Contudo, o 

que não pode ser justificado é que os Bahá’ís sejam retratados como desinteressados dos 



6 
 

assuntos dos seus próprios países, muito menos de não serem patriotas. Embora, para 

algumas pessoas, os empreendimentos Bahá’ís possam parecer idealistas, não pode ser 

ignorada a sua forte preocupação pelo bem da humanidade. E considerando que nenhuma 

disposição no mundo parece ser capaz de elevar a humanidade acima do pantanal do 

conflito e da contenção e de assegurar a sua felicidade, porque motivo haveria um governo 

de se opor aos esforços de um grupo de pessoas para aprofundar a sua compreensão da 

natureza das relações essenciais inerentes ao futuro comum para o qual a raça humana se 

está inexoravelmente a dirigir? Que mal há nisso? 

Assim, no seio da estrutura definida pelas ideias anteriores, é possível considerar a 

segunda dimensão das iniciativas da comunidade Bahá’í na contribuição para o progresso 

da civilização: o seu envolvimento na sociedade em geral. Naturalmente, o que os Bahá’ís 

veem como um aspeto do seu contributo não pode contradizer o outro. Não podem procurar 

estabelecer padrões de pensamento e ação que deem expressão ao princípio da unicidade no 

seio da sua comunidade e depois envolverem-se em atividades num outro contexto, seja em 

que extensão for, que reforcem um conjunto de assunções completamente diferentes sobre a 

existência social. Para evitar tal dualidade, a comunidade Bahá’í refinou progressivamente 

ao longo do tempo, com base nos ensinamentos da Fé, as características principais da sua 

participação na vida social. Em primeiro lugar e acima de tudo, as iniciativas Bahá’ís, 

sejam individuais ou comunitárias, levam à prática a ordem de Bahá’u’lláh: “Os que estão 

imbuídos de sinceridade e de fidelidade devem associar-se a todos os povos e raças da terra, 

jubilosa e radiantemente, desde que a harmoniosa associação com as pessoas tem 

promovido e continuará a promover a unidade e a concórdia, as quais por sua vez 

conduzem à manutenção da ordem no mundo e à regeneração das nações.” ‘Abdu’l-Bahá 

explica que é através da “associação e reunião” que “encontramos felicidade e 

desenvolvimento, tanto individual como coletivo.” “Tudo o que é conducente à 

camaradagem, à atração e à união dos filhos dos homens”, escreveu Ele a este respeito, “é o 

canal da vida do mundo humano, e o que quer que provoque divisão, aversão, 

distanciamento leva à morte da humanidade.” Ele deixou claro que, mesmo no caso da 

religião, esta “deve ser causa de amor e afeição. Se a religião se tornar causa de contenda, 

ódio e divisão, o melhor seria deixá-la.” É, por isso, que os Bahá’ís se esforçam 

constantemente, em todos os momentos, para dar atenção ao conselho de Bahá’u’lláh: 

“Fechai os vossos olhos para a separação e então fixai o vosso olhar na unidade.” “É 

homem, verdadeiramente,” exorta Ele os Seus seguidores, “quem hoje se dedica ao serviço 

da humanidade inteira.” “Zelai cuidadosamente pelas necessidades da época em que viveis” 

é a Sua advertência, “ e concentrai as vossas deliberações nas suas exigências e nos seus 

requisitos.” “A necessidade suprema da humanidade é a cooperação e reciprocidade,” 

indica ‘Abdu’l-Bahá. “Quanto mais fortes forem os laços de camaradagem e solidariedade 

entre os homens, tanto maior será o poder de construção e de realização em todos os planos 

da atividade humana.” “Tão poderosa é a luz da unidade” declara Bahá’u’lláh, “ que pode 

iluminar toda a terra.” 

É com estes pensamentos em mente que os Bahá’ís entram em colaboração, à 

medida que os seus recursos o permitem, com um número cada vez maior de movimentos, 

organizações, grupos e indivíduos, estabelecendo parcerias que se esforçam para 

transformar a sociedade e fomentar a causa da unidade, promover o bem-estar humano, e 

contribuir para a solidariedade mundial. Na verdade, o padrão definido por passagens tais 



7 
 

como as anteriores inspira a comunidade Bahá’í a envolver-se ativamente sempre que 

possível nos múltiplos aspetos da vida contemporânea. Nos campos de colaboração 

escolhidos, os Bahá’ís devem ter presente o princípio consagrado nos seus ensinamentos, 

ou seja, devem ser consistentes com os fins; metas nobres não podem ser alcançadas 

através de meios indignos. Mais especificamente, não é possível construir uma unidade 

duradoura com recurso a iniciativas que exijam contendas nem assumir que um conflito de 

interesses inerente está subjacente a todas as interações humanas, embora subtilmente. É 

preciso assinalar aqui que, apesar das limitações impostas por este princípio, a comunidade 

não experimentou escassez de oportunidades de colaboração; são tantas as pessoas no 

mundo que hoje em dia estão a trabalhar intensivamente por um ou outro dos objetivos que 

os Bahá’ís partilham. A este respeito, também têm cuidado para não ultrapassar certos 

limites junto dos seus colegas e associados. Não olham para qualquer união como uma 

oportunidade para impor convicções religiosas. A devoção fingida e outras manifestações 

infelizes de zelo religioso devem ser completamente evitadas. No entanto, os Bahá’ís 

disponibilizam prontamente aos seus colaboradores as lições que aprenderam através da sua 

própria experiência, assim como incorporam com alegria nos seus esforços de construção 

de comunidades as perceções adquiridas através de tais associações. 

Isso traz-nos finalmente a uma questão específica da atividade política. A convicção 

da comunidade Bahá’í que a humanidade, tendo passado pelos estágios iniciais da evolução 

social, está no limiar da sua maturidade coletiva; a sua crença que o princípio da unicidade 

da humanidade, a característica da idade da maturidade, implica uma mudança na própria 

estrutura da sociedade; a sua dedicação ao processo de aprendizagem que, animado por este 

princípio, explora os trabalhos de um novo conjunto de relações entre o indivíduo, a 

comunidade e as instituições da sociedade, os três protagonistas do progresso da 

civilização; a sua confiança que uma nova conceção de poder, livre da noção de domínio 

acompanhado das ideias de contestação, contenção, divisão e superioridade, está subjacente 

ao desejado conjunto de relações; o seu compromisso com uma visão do mundo que, 

beneficiando da rica diversidade cultural da humanidade, não se conforma com linhas de 

separação – todos estes aspetos anteriormente resumidos constituem elementos essenciais 

da estrutura que molda a abordagem Bahá’í sobre a política. 

Os Bahá’ís não procuram poder político. Não aceitam postos políticos nos seus 

respetivos governos, seja qual for o sistema que exista, mas podem aceitar postos que sejam 

de natureza puramente administrativa. Não se filiam em partidos políticos, não se envolvem 

em assuntos partidários, nem participam em programas ligados a agendas divisivas de 

determinado grupo ou fação. Ao mesmo tempo, os Bahá’ís respeitam os que, movidos por 

um desejo sincero de servir os seus países, escolhem enveredar por aspirações políticas ou 

envolver-se na atividade política. A abordagem adotada pela comunidade Bahá’í de não se 

envolver em tal atividade não é para ser tomada como uma declaração que exprime uma 

objeção fundamental à política na verdadeira aceção da palavra; na verdade, a humanidade 

organiza-se a si própria através dos seus assuntos políticos. Os Bahá’ís votam nas eleições 

civis, desde que ao fazê-lo não precisem de se identificar com um determinado partido 

político. Relativamente a isto, olham o governo como um sistema para manter o bem-estar 

e o progresso ordeiro da sociedade, e todos eles observam as leis do país onde residem, sem 

permitir que os seus direitos religiosos sejam violados. Os Bahá’ís não tomam parte nas 

instigações para derrubar o governo. Nem tampouco interferem nas relações políticas entre 



8 
 

os governos dos diferentes países. Isso não quer dizer que são ingénuos em relação aos 

projetos políticos do mundo atual ou que não sabem distinguir as regras justas das tirânicas. 

Os governantes da terra têm de cumprir obrigações sagradas perante os seus povos, os quais 

devem ser vistos como o mais precioso tesouro de cada nação. Os Bahá’ís, onde quer que 

residam, esforçam-se para manter o estandarte da justiça, respondendo às iniquidades 

dirigidas a si próprios ou a outros, mas apenas através dos meios legais que estão à sua 

disposição abstendo-se de qualquer forma de protesto violento. Além disso, o amor que 

dedicam à humanidade nos seus corações não pode, de modo algum, estar em contradição 

com o sentido de dever que eles sentem de usar as suas energias ao serviço dos seus 

respetivos países. 

A abordagem, ou se preferirdes a estratégia, com o simples conjunto de parâmetros 

delineados nos parágrafos anteriores, num mundo onde as nações e as tribos estão 

desavindas umas contra as outras e os povos divididos e separados por estruturas sociais, 

capacita a comunidade a manter a sua coesão e integridade enquanto entidade global e a 

assegurar que as atividades dos Bahá’ís num país não prejudicam a existência dos que 

residem noutros locais. A comunidade Bahá’í, protegida dos interesses concorrentes das 

nações e dos partidos políticos, fica assim capaz de construir a sua capacidade de contribuir 

para os processos que promovem a paz e a unidade. 

Queridos Amigos: Reconhecemos que percorrer este caminho, como estais a fazer 

tão habilmente há décadas, tem os seus desafios. Exige uma integridade que não pode ser 

abalada, uma retidão de conduta que não pode ser minada, uma clareza de pensamento que 

não pode ser obscurecida, um amor pelo próprio país que não pode ser manipulado. Agora 

que os vossos concidadãos compreendem a vossa condição, e as possibilidades à vossa 

maior participação na vida da sociedade haverão de surgir, iremos orar para que sejais 

auxiliados pelo Alto a explicar aos vossos amigos e compatriotas a estrutura articulada 

nestas páginas para que, em colaboração com eles, encontreis cada vez mais oportunidades 

para trabalhar pelo bem do vosso povo sem comprometer, de nenhuma maneira, a vossa 

identidade enquanto seguidores d’Aquele Que convocou a humanidade, há mais de um 

século, para uma Nova Ordem. 

 

A CASA UNIVERSAL DE JUSTIÇA 

 

 


