
A CASA UNIVERSAL DE JUSTIÇA 
 
 

Ridván de 2010 
 
 
Aos Bahá’ís do Mundo 
 
 
Amigos muito queridos, 
 
  
     Com os corações repletos de admiração pelos seguidores de Bahá’u’lláh, alegramo-
nos de anunciar que no inicio deste mais alegre período do Ridván existe em todos os 
continentes do planeta um novo complemento de programas intensivos de crescimento, 
que eleva o seu número total no mundo acima de 1500, assegurando a concretização da 
meta do Plano de Cinco Anos um ano antes do seu termo. Reclinamos as nossas cabeças 
a Deus em sinal de gratidão por esta espectacular realização, por este sinal de vitória. 
Todos os que trabalharam no campo apreciarão a bênção que Ele concedeu à Sua 
comunidade ao garantir-lhes um ano completo para fortalecer o padrão de expansão e 
consolidação actualmente estabelecido em toda a parte, como preparativo para as tarefas 
a que serão convocados a realizar no seu próximo empreendimento global – um plano 
com a duração de cinco anos, o quinto de uma série que visa o objectivo explícito de 
fazer avançar o processo de entrada em tropas. 
 
     Sentimo-nos emocionados, à medida que fazemos um interregno nesta ocasião 
festiva, ao esclarecer que o que evoca tão profundo sentimento de orgulho e gratidão 
nos nossos corações não é tanto a proeza numérica que haveis alcançado, embora esta 
seja deveras notável, mas sim a combinação de desenvolvimentos ao nível mais 
profundo da cultura, que estes feitos atestam. Acima de tudo, observámos o aumento na 
capacidade dos amigos de conversar com terceiros sobre temas espirituais e de falar 
com facilidade sobre a Pessoa de Bahá’u’lláh e da Sua Revelação. Eles compreenderam 
bem que o ensino é um requisito básico de uma vida de generosa dádiva.  
 
     Em recentes mensagens expressámos alegria ao testemunhar o persistente aumento 
do ritmo de ensino em todo o planeta. A concretização desta fundamental obrigação 
espiritual pelo crente individual tem sido sempre e continua a ser uma característica 
indispensável da vida Bahá’í. O estabelecimento de 1500 programas intensivos de 
crescimento evidencia quão corajosas e determinadas se tornaram as fileiras de crentes 
ao sair do seu círculo imediato de familiares e amigos, dispostas a deixarem-se conduzir 
pela Mão do Todo Misericordioso a almas receptivas onde quer que estas residam. 
Mesmo as estimativas mais modestas sugerem que existem, actualmente, dezenas de 
milhares que participam em campanhas periódicas que visam estabelecer laços de 
amizade com aqueles anteriormente considerados estranhos, tendo como base 
entendimentos partilhados.  
 
     Nos seus esforços para apresentar as verdades essenciais da Fé de forma completa e 
inequívoca, os crentes beneficiaram muito com o elucidativo exemplo do Livro 6 do 
Instituto Ruhí. Quando a lógica subjacente a essa apresentação é apreciada, e superada a 
propensão para a transformar numa fórmula, esta conduz a uma conversação entre duas 



Aos Bahá’ís do Mundo                                                                              Ridván de 2010 
 

2

almas – uma conversação que se distingue pela profundidade dos entendimentos 
alcançados e onde a natureza do relacionamento é estabelecida. Na medida em que essa 
conversação se prolongar além do encontro inicial e der origem a uma verdadeira 
amizade, um esforço de ensino directo desta natureza pode tornar-se o catalisador de um 
duradouro processo de transformação espiritual. Não é uma preocupação avassaladora 
se o primeiro contacto com estes amigos recentemente encontrados dá origem a um 
convite para aderir à comunidade Bahá’í ou para participar numa das suas actividades. 
O que importa é que cada alma se sinta bem-vinda para se juntar à comunidade a fim de 
contribuir para a melhoria da sociedade, iniciando um percurso de serviço à humanidade 
no qual, seja no início ou mais tarde, a adesão formal pode ocorrer.  
 

A significância deste desenvolvimento não deve ser subestimada. Em cada 
agrupamento, logo que um consistente padrão de acção se encontra estabelecido, deve 
ser dada mais atenção à sua mais ampla extensão através de uma rede de colegas e 
conhecidos, ao mesmo tempo que as energias são simultaneamente focalizadas em 
pequenas faixas de população, cada uma das quais deve ser o centro de intensa 
actividade. Num agrupamento urbano, tal centro de actividade pode ser melhor definido 
pelos limites de um bairro; num agrupamento predominantemente rural, uma pequena 
aldeia pode oferecer o espaço social adequado a este fim. Os que servem nestas 
condições, sejam habitantes locais ou professores visitantes, podem mais 
adequadamente visualizar o seu trabalho em termos de construção da comunidade. 
Atribuir aos seus esforços de ensino o rótulo de “porta a porta”, embora o primeiro 
contacto possa ter envolvido a aproximação dos residentes de uma casa sem aviso 
prévio, não faz jus a um processo que procura desenvolver capacidades no seio de uma 
população para que ela se aproprie do seu próprio desenvolvimento espiritual, social e 
intelectual. As actividades que regem este processo, nas quais os amigos recentemente 
encontrados são convidados a envolverem-se – encontros que fortalecem o carácter 
devocional da comunidade; aulas que nutrem os tenros corações e mentes das crianças; 
grupos que canalizam as energias emergentes dos pré-jovens; círculos de estudo, abertos 
a todos, que permitem a pessoas de diversos antecedentes progredir em pé de igualdade 
e explorar a aplicação dos ensinamentos às suas vidas individuais e colectivas – podem 
muito bem ser mantidos com ajuda do exterior durante algum tempo. É de esperar, no 
entanto, que a multiplicação destas actividades nucleares seja logo sustentada pelos 
recursos humanos naturais do próprio bairro ou aldeia, por homens e mulheres 
desejosos de melhorar as condições materiais e espirituais do seu meio. O ritmo de vida 
comunitária deve então gradualmente emergir, proporcional à capacidade de um núcleo 
crescente de indivíduos comprometidos com a visão de Bahá’u’lláh de uma nova 
Ordem Mundial.  
 
     Neste contexto, a receptividade manifesta-se no desejo de participar no processo de 
desenvolvimento comunitário posto em marcha pelas actividades nucleares. Em 
agrupamento após agrupamento, onde um programa intensivo de crescimento está 
actualmente em curso, a tarefa dos amigos neste próximo ano consiste em ensinar uma 
ou mais populações receptivas, recorrendo a um método directo para expor as verdades 
fundamentais da sua Fé, e em encontrar aquelas almas que anseiam romper a letargia 
que lhes é imposta pela sociedade e trabalhar lado a lado nos seus bairros e aldeias para 
dar início a um processo de transformação colectiva. Se desta forma os amigos 
persistirem nos seus esforços para aprender as formas e os métodos do desenvolvimento 
comunitário em pequenos meios, a tão acalentada meta de participação universal nos 
assuntos da Fé irá seguramente avançar num ápice várias ordens de grandeza.  



Aos Bahá’ís do Mundo                                                                              Ridván de 2010 
 

3

 
     Para enfrentar este desafio, tanto os crentes como as instituições que os servem terão 
de fortalecer o processo de instituto no agrupamento, aumentando significativamente 
dentro dos seus limites o número dos que são capazes de actuar como facilitadores dos 
círculos de estudo; para isso, deve reconhecer-se que a oportunidade que actualmente se 
abre aos amigos na promoção de uma vida comunitária vibrante em bairros e aldeias, 
caracterizada por um intenso sentido de propósito, só foi possível graças aos cruciais 
desenvolvimentos que ocorreram durante a passada década nesse aspecto da cultura 
Bahá’í e que diz respeito ao aprofundamento.  
 
     Em Dezembro de 1995, quando convocámos o estabelecimento de institutos de 
formação em todas as partes do mundo, o padrão que prevalecia na comunidade Bahá’í 
para ajudar os crentes individuais a aprofundar os seus conhecimentos da Fé consistia 
principalmente em cursos e aulas ocasionais, de duração variável, sobre um conjunto de 
assuntos. O padrão satisfez convenientemente as necessidades de uma emergente 
comunidade mundial Bahá’í, ainda relativamente pequena em termos numéricos e 
especialmente preocupada com a sua distribuição geográfica no planeta. Contudo, nessa 
altura esclarecemos que era necessária uma outra abordagem para estudo das escrituras, 
uma abordagem que impelisse elevados números para o campo de acção, para que o 
processo de entrada em tropas acelerasse visivelmente. A este respeito, solicitámos aos 
institutos de formação que ajudassem contingentes cada vez maiores de crentes a servir 
a Causa através de um conjunto de cursos que proporcionassem os conhecimentos, as 
percepções e as competências necessárias à realização das diversas tarefas associadas à 
expansão e consolidação aceleradas.  
 
     A leitura das escrituras da Fé e o esforço para obter um entendimento mais adequado 
da significância da prodigiosa Revelação de Bahá’u’lláh são obrigações que recaem 
sobre cada um dos Seus seguidores. Todos devem mergulhar no oceano da Sua 
Revelação e compartilhar, de acordo com a sua capacidade e aptidão, as pérolas de 
sabedoria que esta contém. Com este objectivo em mente, aulas de aprofundamento 
locais, escolas de inverno e verão, e encontros especialmente organizados nos quais 
crentes individuais conhecedores das escrituras partilhavam com os outros as 
percepções sobre assuntos específicos, emergiram naturalmente como características 
proeminentes da vida Bahá’í. Tal como o hábito da leitura diária irá manter-se como 
parte integral da identidade Bahá’í, também estas formas de estudo colectivo irão 
continuar a ocupar um lugar na vida colectiva da comunidade. Mas o entendimento das 
implicações da Revelação, tanto em termos de crescimento individual como de 
progresso social, é maximizado quando estudo e serviço são associados e realizados em 
paralelo. Então, no campo do serviço, o conhecimento é testado, surgem perguntas na 
sequência da prática, e alcançam-se novos níveis de entendimento. No sistema de 
educação à distância actualmente estabelecido de país a país – cujos elementos 
principais incluem o círculo de estudo, o facilitador e o currículo do Instituto Ruhí – a 
comunidade mundial Bahá’í adquiriu a capacidade de formar milhares, até milhões, 
para estudar as escrituras em pequenos grupos com o explícito propósito de traduzir 
para a realidade os ensinamentos Bahá’ís, sustentando o trabalho da Fé até à sua 
próxima etapa: a expansão e consolidação sustentáveis em grande escala.  
 
     Que ninguém fracasse na sua apreciação das possibilidades assim criadas. A 
passividade brota das forças da sociedade dos nossos dias. O desejo de ser entretido é 
nutrido desde a infância, com uma crescente eficácia, cultivando gerações desejosas de 



Aos Bahá’ís do Mundo                                                                              Ridván de 2010 
 

4

serem guiadas por qualquer um que revele habilidade para apelar a emoções 
superficiais. Até mesmo em muitos sistemas educativos os estudantes são tratados como 
receptáculos destinados a receber informação. Que o mundo Bahá’í tenha sido bem 
sucedido no desenvolvimento de uma cultura que promove uma forma de pensar, 
estudar e agir, na qual todos se consideram como estando a percorrer um caminho de 
serviço – apoiando-se mutuamente e progredindo juntos, respeitando o entendimento 
que cada um possui num dado momento e evitando a tendência de classificar os crentes 
em categorias, tais como aprofundados ou pouco informados – é um feito de enormes 
proporções. Nisto consiste a dinâmica de um movimento irresistível. 
 
     O que é imperativo é que a qualidade do processo educativo promovido ao nível do 
círculo de estudo melhore substancialmente ao longo do próximo ano para que se 
realize o potencial das populações locais na criação dessas dinâmicas. Neste sentido, 
muito recairá sobre os que servem como facilitadores. Deles será o desafio de 
providenciar o ambiente que é desejável nos cursos do instituto, um ambiente 
conducente com o empoderamento espiritual dos indivíduos, que se irão vislumbrar a si 
próprios como agentes activos da sua própria aprendizagem, como protagonistas de um 
esforço constante para aplicar o conhecimento de forma a ter efeito na transformação 
individual e colectiva. Se isto falhar, independentemente do número de círculos de 
estudo existentes no agrupamento, a força necessária para impelir a mudança não será 
gerada.  
 
     Se a tarefa do facilitador consiste em atingir níveis de excelência cada vez maiores, é 
preciso relembrar que a principal responsabilidade pelo desenvolvimento de recursos 
humanos numa região ou país cabe ao instituto de formação. À medida que se esforça 
para aumentar o número de participantes, o instituto enquanto estrutura – desde o 
conselho, aos coordenadores a diversos níveis, aos facilitadores nas bases da 
comunidade – deve dar igual atenção à eficácia do sistema no seu todo, visto que, em 
última análise, os ganhos quantitativos sustentáveis serão contingentes do progresso 
qualitativo. Ao nível do agrupamento, o coordenador deve conferir tanto experiência 
prática como dinamismo aos seus esforços de acompanhamento dos que servem como 
facilitadores. Deve organizar encontros periódicos de facilitadores para que estes 
reflictam nas suas iniciativas. Eventos organizados para repetir o estudo de 
determinados segmentos seleccionados do material do instituto podem revelar-se 
ocasionalmente positivos, desde que se assegure que não inculcam a perpétua 
necessidade de formação. As capacidades de um facilitador desenvolvem-se 
progressivamente quando entra em acção e ajuda os outros a contribuir para o objectivo 
da actual série de Planos globais, através do estudo da sequência de cursos e da 
implementação da sua componente prática. E à medida que homens e mulheres de 
diversas idades se movimentam ao longo da sequência e terminam o seu estudo de cada 
um dos cursos com a ajuda de facilitadores, outros devem erguer-se prontos a 
acompanhá-los nos actos de serviço que realizam de acordo com as suas fortalezas e 
interesses – especialmente os coordenadores responsáveis pelas aulas de crianças, 
grupos de pré-jovens e círculos de estudo, actos de serviço cruciais à perpetuação do 
próprio sistema. Para assegurar que a adequada medida de vitalidade pulsa em todo o 
sistema, este deve continuar a ser objecto de intensa aprendizagem em todos os países 
ao longo dos próximos doze meses.  
 
     A preocupação pela educação espiritual das crianças há muito que é um elemento da 
cultura da comunidade Bahá’í, preocupação essa que resultou em duas realidades 



Aos Bahá’ís do Mundo                                                                              Ridván de 2010 
 

5

coexistentes. Uma delas, que diz respeito às realizações dos Bahá'ís do Irão, 
caracterizou-se pela capacidade de oferecer aulas sistemáticas, ano após ano, às crianças 
das famílias Bahá’ís, em geral com o objectivo de proporcionar às novas gerações 
conhecimentos básicos da história e ensinamentos da Fé. Se considerarmos o planeta, 
tem sido relativamente pequeno o número dos que beneficiaram destas aulas. A outra 
realidade emerge em zonas onde ocorreram adesões em grande escala, sejam rurais ou 
urbanas. Uma atitude mais inclusiva dominou esta experiência. Contudo, quando 
crianças de diversos lares foram de uma só vez avidamente acolhidas nas aulas Bahá’ís, 
diversos factores impediram que as lições fossem conduzidas com o necessário grau de 
regularidade, ano após ano. Quão agradados ficámos ao constatar que esta dualidade, 
consequência de circunstâncias históricas, se começa a desvanecer à medida que, por 
toda a parte, amigos formados pelos institutos se esforçam para oferecer aulas, abertas a 
todos, numa base sistemática. 
 
     Iniciativas tão promissoras precisam agora ser vigorosamente prosseguidas. Em cada 
agrupamento com um programa intensivo de crescimento em curso, devem ser feitos 
esforços para sistematizar mais a oferta da educação espiritual a um número crescente 
de crianças de famílias de variados antecedentes – um requisito do processo de 
edificação comunitário que ganha impulso nos bairros e aldeias. Esta será uma tarefa 
exigente, que requer paciência e cooperação da parte dos pais, bem como das 
instituições. Já foi pedido ao Instituto Ruhí que faça planos para completar os seus 
cursos de formação de professores de aulas de crianças dos diferentes níveis, incluindo 
as lições correspondentes, desde os 5 ou 6 anos até aos 10 ou 11, de forma a colmatar a 
lacuna actual entre as lições existentes e os livros para pré-jovens, tal como “O Espírito 
da Fé” e o que se seguirá “O Poder do Espírito Santo”, os quais proporcionam uma 
distintiva componente Bahá’í ao programa dessa faixa etária. À medida que estes cursos 
adicionais ficarem disponíveis, os institutos de todos os países serão capazes de preparar 
os professores e coordenadores necessários ao estabelecimento, grau a grau, do âmago 
do programa para educação espiritual das crianças, em torno do qual podem ser 
organizados elementos secundários. Entretanto, sempre que a necessidade o exija, os 
institutos devem envidar esforços para proporcionar materiais adequados aos 
professores, entre os que actualmente existem, para uso nas suas aulas com crianças de 
diversas idades.  
 
     O Centro Internacional de Ensino conquistou a nossa incondicional gratidão pelo 
ímpeto vital que dedicou aos esforços para assegurar a antecipação da meta do Plano de 
Cinco Anos. A contemplação do grau de energia que conferiu a este empreendimento 
mundial, tenazmente acompanhando o progresso em todos os continentes e trabalhando 
tão proximamente com os Conselheiros Continentais, proporcionou um vislumbre do 
tremendo poder inerente à Ordem Administrativa. À medida que o Centro de Ensino 
actualmente volve a sua atenção, com igual vigor, para questões relacionadas com a 
eficácia das actividades ao nível do agrupamento, irá certamente dar especial 
consideração à implementação das aulas Bahá’ís para crianças. Estamos confiantes que 
a sua análise da experiência adquirida em alguns agrupamentos seleccionados durante o 
próximo ano, representativos de diversificadas realidades sociais, irá esclarecer questões 
práticas que possibilitarão o estabelecimento de aulas regulares nos bairros e aldeias, 
destinadas a crianças de todas as idades. 
 
     A rápida disseminação do programa para conferir poderes espirituais aos pré-jovens 
é outra expressão do avanço cultural na comunidade Bahá’í. Enquanto a tendência 



Aos Bahá’ís do Mundo                                                                              Ridván de 2010 
 

6

mundial projecta uma imagem desta faixa etária como sendo problemática, perdida no 
meio de mudanças físicas e emocionais, irresponsável e auto-destrutiva, a comunidade 
Bahá’í, em contrapartida – na linguagem que usa e na abordagem que emprega – move-
se decididamente na direcção oposta, vendo nos pré-jovens, altruísmo, um agudo 
sentido de justiça, vontade de aprender sobre o universo e desejo de contribuir para a 
melhoria do mundo. Os relatos que dão conta da participação dos pré-jovens em países 
espalhados pelo planeta dão testemunho da validade desta visão. Tudo indica que o 
programa envolve a sua crescente consciência na exploração da realidade que os ajuda a 
analisar as forças construtivas e destrutivas que operam na sociedade e a reconhecer a 
influência que essas forças exercem nos seus pensamentos e acções, aguçando a sua 
percepção espiritual, fomentando os seus poderes de expressão e reforçando estruturas 
morais que os servirão ao longo das suas vidas. Numa idade em que desabrocham os 
poderes intelectuais, espirituais e físicos a eles acessíveis, são-lhes dadas as ferramentas 
que necessitam para combater as forças que lhes roubariam a sua verdadeira identidade 
como seres nobres e a capacidade de trabalhar pelo bem-estar comum.  
 
     Como o principal componente do programa explora temas sob a perspectiva Bahá’í, 
mas não como modo de instrução religiosa, abriu a possibilidade de se estender a pré-
jovens de variadas condições e circunstâncias. Então, em muitos casos, os que 
implementam o programa entram confiantemente na área da acção social, encontrando 
um conjunto de questões e possibilidades, que estão a ser seguidas e organizadas num 
processo global de aprendizagem, pelo Gabinete de Desenvolvimentos Sociais e 
Económicos, na Terra Santa. Assim, a aprendizagem e a experiência acumuladas deram 
origem ao aumento da capacidade em diversos agrupamentos de todo o planeta em que 
cada um deles sustenta acima de mil pré-jovens no programa. Para ajudar outros a 
progredirem rapidamente nesta direcção, o Gabinete, com a assistência de um conjunto 
de crentes, está a estabelecer uma rede de sítios em todos os continentes, que pode ser 
usada para proporcionar formação ao número sempre crescente de coordenadores de 
agrupamento. Estas pessoas-recurso continuam a apoiar os coordenadores após o 
regresso aos respectivos agrupamentos, capacitando-os para criar um ambiente de 
mudança espiritual no qual o programa de pré-jovens pode ganhar raízes.  
 
     Conhecimento adicional haverá de advir neste campo de iniciativas, apesar do 
padrão de acção já estar claro. Apenas a capacidade da comunidade Bahá’í limita a 
extensão da sua resposta à demanda do programa por escolas e grupos cívicos. Nos 
agrupamentos que são actualmente o foco de um programa intensivo de crescimento, 
existe um conjunto de circunstâncias, que vai dos que têm um reduzido e esporádico 
número de grupos de pré-jovens aos que mantém um número suficiente para justificar 
os serviços de um dedicado coordenador, que pode receber apoio de um sítio para a 
disseminação da aprendizagem. Para assegurar que esta capacidade aumenta por todo o 
amplo espectro destes agrupamentos, convocámos 32 sítios de aprendizagem, cada um 
servindo cerca de vinte agrupamentos com coordenadores a tempo inteiro, a estarem a 
funcionar até final do actual Plano. Em todos os outros agrupamentos semelhantes, deve 
ser dada prioridade, ao longo do próximo ano, à criação de capacidade para oferecer o 
programa, multiplicando sistematicamente o número de grupos. 
 

* 
 
     Os desenvolvimentos a que já nos referimos – o aumento verificado na capacidade 
de ensinar directamente a Fé e a entrada em discussões resolutas sobre temas de carácter 



Aos Bahá’ís do Mundo                                                                              Ridván de 2010 
 

7

espiritual com pessoas de todas as condições, o nascimento de uma abordagem para o 
estudo das escrituras que impele à acção, o renovado compromisso de proporcionar, 
numa base regular, educação espiritual aos mais novos em bairros e aldeias, e a difusão 
da influência de um programa que instila nos pré-jovens um sentido de duplo propósito 
moral, o desenvolvimento das suas potencialidades latentes e o contributo para a 
transformação da sociedade – estão todos reforçados em grande medida por um outro 
avanço ao nível da cultura, cujas implicações são certamente de longo alcance. Esta 
evolução na consciência colectiva é visível na frequência crescente com que a palavra 
“acompanhar” aparece nas conversas entre os amigos, uma palavra que adquire um 
novo significado à medida que é integrada no vocabulário comum da comunidade 
Bahá’í. Indica o fortalecimento significativo de uma cultura em que a aprendizagem é o 
modo de funcionamento, um modo que promove a participação consciente de mais e 
mais pessoas no esforço unificado para aplicar os ensinamentos de Bahá’u’lláh à 
construção de uma civilização divina, que o Guardião afirma ser a principal missão da 
Fé. Tal abordagem oferece um contraste assinalável com os modos espiritualmente 
falidos e moribundos da velha ordem social que tão frequentemente coloca rédeas à 
energia humana através da dominação, através da ganância, através do sentimento de 
culpa e através da manipulação.  
 
     Nos relacionamentos entre os amigos, então, este avanço na cultura encontra 
expressão na qualidade das suas interacções. A aprendizagem como modo de 
funcionamento exige que todos assumam uma postura de humildade, uma condição em 
que cada um se torna esquecido de si próprio, colocando total confiança em Deus, 
dependendo do Seu poder que a tudo sustém e confiante na Sua infalível assistência, 
conhecedor de que Ele, e só Ele, pode transformar o mosquito em águia, a gota num 
oceano ilimitado. E, em tal estado, as almas trabalham incessantemente em conjunto, 
deliciando-se não tanto com as suas próprias realizações mas com o progresso e os 
serviços dos outros. Assim os seus pensamentos estão centrados, a todo o instante, em 
ajudarem-se mutuamente a escalar as alturas do serviço à Sua Causa e a subir ao céu do 
Seu conhecimento. É isto que vemos no actual padrão de actividades que se desenrola 
em todo o planeta, propagado por jovens e adultos, por veteranos e recém-declarados, a 
trabalhar lado a lado.  
 
     Este avanço na cultura influencia não só as relações entre os indivíduos, como os 
seus efeitos podem sentir-se também na condução dos assuntos administrativos da Fé. À 
medida que a aprendizagem vai distinguindo o modo de funcionamento da comunidade, 
determinados aspectos da tomada de decisão, relacionados com a expansão e a 
consolidação, foram atribuídos ao corpo de crentes, permitindo que a planificação e a 
implementação respondam melhor às circunstâncias do campo de acção. 
Especificamente, um espaço foi criado, na agência da reunião de reflexão, onde os 
envolvidos nas actividades ao nível do agrupamento se juntam de tempos a tempos para 
chegarem a consenso quanto ao estado corrente da sua situação, à luz da experiência e 
guia das instituições, e para definirem os passos seguintes. Um espaço semelhante está 
aberto pelo instituto, que possibilita que os que servem como facilitadores, professores 
de aulas de crianças e animadores de grupos de pré-jovens no agrupamento se reúnam 
frequentemente e consultem sobre as suas experiências. Intimamente ligada a este 
processo consultativo nas bases da comunidade estão as agências do instituto de 
formação e a Comissão de Crescimento do Agrupamento, juntamente com os membros 
da Junta Auxiliar, cujas interacções conjuntas oferecem um outro espaço para a tomada 
de decisões que respeitam ao crescimento, neste caso, com um certo grau de 



Aos Bahá’ís do Mundo                                                                              Ridván de 2010 
 

8

formalidade. O funcionamento deste sistema ao nível do agrupamento, nascido das 
exigências, aponta para uma característica importante da administração Bahá’í: Tal 
como um organismo vivo, está interiormente codificada para acomodar graus de 
complexidade cada vez maiores, em termos de estruturas e processos, relacionamentos e 
actividades, à medida que evolui sob a guia da Casa Universal de Justiça.  
 
     Que as instituições da Fé a todos os níveis – do local ao regional, do nacional ao 
continental – sejam capazes de gerir tal complexidade crescente com uma destreza cada 
vez maior é tanto um indício como uma necessidade do seu constante amadurecimento. 
A evolução das relações entre as estruturas administrativas conduziram a Assembleia 
Espiritual Local ao limiar de um novo estágio no exercício das suas responsabilidades 
de difundir o Verbo de Deus, de mobilizar as energias dos crentes, e de forjar um 
ambiente que seja espiritualmente edificador. Em ocasiões anteriores explicámos que a 
maturidade da Assembleia Espiritual não pode ser avaliada apenas pela regularidade das 
suas reuniões ou pela eficácia do seu funcionamento. Mas sim, a sua força deve ser 
medida, em grande parte, pela vitalidade da vida espiritual e social da comunidade que 
serve – uma comunidade em crescimento que acolhe as contribuições construtivas 
tantos dos que estão como dos que não estão formalmente registados. É gratificante ver 
como as actuais abordagens, métodos e instrumentos estão a proporcionar os meios para 
as Assembleias Espirituais Locais, mesmo para as recém-formadas, poderem exercer 
estas responsabilidades à medida que asseguram que os requisitos do Plano de Cinco 
Anos são adequadamente cumpridos nas suas localidades. Na verdade, o adequado 
envolvimento da Assembleia com o Plano é crucial em qualquer tentativa de acolher 
grandes números – um requisito para a manifestação da total extensão dos seus poderes 
e capacidades.  
 
     Os desenvolvimentos que estamos certos iremos testemunhar nas Assembleias 
Espirituais Locais ao longo dos anos vindouros só são possíveis pela crescente solidez 
das Assembleias Espirituais Nacionais, cuja capacidade de pensar e agir 
estrategicamente aumentou visivelmente, especialmente à medida que aprenderam a 
analisar o processo de construção da comunidade ao nível das bases com precisão e 
eficácia crescentes, e a injectar-lhe, quando necessário, apoio, recursos, encorajamento e 
amorosa guia. Nos países, onde as condições o exigiram, delegaram um conjunto dessas 
responsabilidades a Conselhos Regionais, descentralizando determinadas funções 
administrativas, promovendo a capacidade institucional em áreas sob a sua jurisdição e 
fomentando um mais sofisticado conjunto de interacções. Não é exagero afirmar que o 
pleno envolvimento das Assembleias Nacionais foi instrumental para criar o ânimo final 
necessário para se atingir a meta do corrente Plano, e esperamos ver desenvolvimentos 
futuros nesta direcção, à medida que, em sintonia com os Conselheiros, exercem um 
esforço supremo para preparar as suas comunidades para embarcar no próximo 
empreendimento de cinco anos, no decurso dos críticos e fugazes meses que se seguem.  
 
     Sem dúvida, a evolução da instituição dos Conselheiros, constituiu um dos avanços 
mais significativos da Ordem Administrativa Bahá’í durante a década passada. Essa 
instituição já tinha dado saltos extraordinários no seu desenvolvimento quando, em 
Janeiro de 2001, os Conselheiros e os membros da Junta Auxiliar se reuniram na Terra 
Santa para a conferência que assinalou a ocupação da sua sede permanente no Monte 
Carmelo pelo Centro Internacional de Ensino. Não há dúvida que as energias libertadas 
por esse evento rapidamente propulsionaram o avanço da instituição. O grau de 
influência que os Conselheiros e os seus auxiliares exerceram no progresso do Plano 



Aos Bahá’ís do Mundo                                                                              Ridván de 2010 
 

9

demonstra que assumiram o seu lugar natural na vanguarda do campo de ensino. 
Estamos confiantes que, no próximo ano, as instituições da Ordem Administrativa se 
unirão em estreita colaboração, à medida que todas se esforçam por reforçar, cada uma 
de acordo com as suas funções e responsabilidades em constante evolução, o modo de 
aprendizagem que se tornou a característica proeminente do funcionamento da 
comunidade – isto, com maior urgência nos agrupamentos com programas intensivos de 
crescimento em curso.  
 

* 
 
     A Revelação de Bahá'u'lláh é vasta. Apela a uma profunda mudança, não só ao nível 
do indivíduo, como também da estrutura da sociedade. “E não é o objectivo de cada 
Revelação,", Ele Próprio proclama, "entretanto, efectuar uma transformação em todo o 
carácter da humanidade – uma transformação que se manifeste tanto exterior como 
interiormente, que afecte a sua vida íntima bem como as suas condições externas?"  O 
trabalho que hoje em dia  avança em todos os recantos do planeta representa o último 
estágio das iniciativas Bahá’ís em curso para criação do núcleo da gloriosa civilização 
entesourada nos Seus ensinamentos, cuja construção é um empreendimento de infinita 
complexidade e magnitude, que necessitará de séculos de dedicação da humanidade até 
alcançar a fruição. Não existem atalhos, nem fórmulas. Apenas à medida que são feitos 
esforços para captar as percepções da Sua Revelação, para explorar o conhecimento 
acumulado da raça humana, para aplicar inteligentemente os Seus ensinamentos à vida 
diária, e para consultar sobre as questões que surgem, irá a necessária aprendizagem 
ocorrer e a capacidade ser desenvolvida.   
 
     No processo a longo prazo de construção da capacidade, a comunidade Bahá’í 
devotou perto de uma década e meia à sistematização da sua experiência no campo de 
ensino, tendo aprendido a abrir determinadas actividades a cada vez mais pessoas e a 
sustentar a sua expansão e consolidação. Todos são bem-vindos a entrar no caloroso 
enlaço da comunidade e a receber sustentáculo da mensagem da Bahá’u’lláh que 
confere vida. De certeza, não existe maior alegria para uma alma, que anseia pela 
Verdade, do que encontrar abrigo na fortaleza da Causa e retirar força do poder 
unificador do Convénio. Contudo, cada ser humano e cada grupo, independentemente 
de ser contado ou não entre os Seus seguidores, pode retirar inspiração dos Seus 
ensinamentos, e beneficiar das gemas de sabedoria e conhecimento que os ajudarão a 
responder aos desafios que enfrentam. Na verdade, a civilização que clama a 
humanidade não será alcançada apenas com os esforços da comunidade Bahá’í. 
Numerosos grupos e organizações, animados pelo espírito da solidariedade mundial, 
que é uma manifestação indirecta da concepção de Bahá’u’lláh do princípio da 
unicidade da humanidade, irão contribuir para a civilização destinada a emergir do 
tumulto da presente sociedade. Deve ficar claro para todos que a capacidade criada pela 
comunidade Bahá’í ao longo de sucessivos Planos globais lhes confere cada vez mais 
competência para apoiar as múltiplas e diversificadas dimensões de construção da 
civilização, abrindo-lhe novas fronteiras de aprendizagens.  
 
     Na nossa mensagem de Ridván de 2008 indicámos que à medida que os amigos 
continuam a trabalhar ao nível do agrupamento, iriam envolver-se cada vez mais na vida 
da sociedade e seriam desafiados a estender o processo de aprendizagem sistemática em 
que estão envolvidos de forma a englobar uma gama crescente de iniciativas humanas. 
Uma rica tapeçaria de vida comunitária começa a emergir em todos os agrupamentos à 



Aos Bahá’ís do Mundo                                                                              Ridván de 2010 
 

10

medida que actos de adoração comunitários, intercalados com discussões realizadas na 
intimidade do lar, se entrelaçam com actividades que proporcionam educação espiritual 
a todos os membros da população – adultos, jovens e crianças. A consciência social é 
naturalmente elevada à medida que, por exemplo, conversas animadas proliferam entre 
os pais no que respeita às aspirações das suas crianças e projectos de serviço surgem por 
iniciativa dos pré-jovens. Assim que os recursos humanos de um agrupamento forem 
suficientemente abundantes e o padrão de crescimento estiver firmemente estabelecido, 
o envolvimento da comunidade com a sociedade pode e deve aumentar. Neste momento 
crucial do desfraldar do Plano, quando tantos agrupamentos se aproximam deste 
estágio, é apropriado que os amigos de todas as partes do mundo reflictam sobre a 
natureza das contribuições que as suas vibrantes comunidades em crescimento irão fazer 
para o progresso material e espiritual da sociedade. A este respeito, é proveitoso pensar 
em termos de duas esferas de actividade estreitamente relacionadas e que se reforçam 
mutuamente: o envolvimento na acção social e a participação nos discursos 
prevalecentes na sociedade. 
 
     Ao longo de décadas, a comunidade Bahá’í adquiriu experiência nestas duas esferas 
de actividade. Existem, naturalmente, muitos Bahá’ís que estão envolvidos como 
indivíduos na acção social e no discurso público através das suas ocupações 
profissionais. Um determinado número de organizações não governamentais, inspiradas 
nos ensinamentos da Fé e que operam ao nível regional e nacional, estão a trabalhar no 
campo do desenvolvimento sócio-económico para melhorar as condições do seu povo. 
As agências das Assembleias Espirituais Nacionais estão a contribuir através de 
variadas vias para a promoção de ideias que conduzem ao bem-estar público. Ao nível 
internacional, agências tais como o Gabinete da Comunidade Internacional Bahá’í nas 
Nações Unidas desempenham funções semelhantes. No que for necessário e desejável, 
os amigos que trabalham nas bases da comunidade apoiar-se-ão nesta experiência e 
capacidade à medida que se esforçam para responder às preocupações da sociedade que 
os rodeia.  
 
     Mais adequadamente concebida em termos de espectro de acção, a acção social pode 
variar de esforços relativamente informais, com uma duração limitada, realizados por 
indivíduos ou pequenos grupos de amigos, até programas de desenvolvimento sócio-
económico com elevado nível de complexidade e sofisticação implementados por 
organizações inspiradas na Fé Bahá’í. Independentemente do seu âmbito ou dimensão, 
toda a acção social, por muito modesta que seja, procura aplicar os ensinamentos e 
princípios da Fé ao melhoramento de determinados aspectos da vida sócio-económica 
da população. Tais iniciativas distinguem-se, então, pelo seu objectivo explícito de 
promover o bem-estar material da população, além do seu conforto espiritual. Que a 
civilização mundial actualmente no horizonte da humanidade deva atingir uma 
coerência dinâmica entre os requisitos espirituais e materiais é um aspecto central dos 
ensinamentos Bahá’ís. É evidente que este ideal tem profundas implicações na natureza 
da acção social executada pelos Bahá’ís, seja qual for o seu âmbito ou dimensão. Apesar 
das condições variarem de um país para outro, e quiçá de um agrupamento para outro, 
inspirando nos amigos uma variedade de iniciativas, existem alguns conceitos 
fundamentais que todos devem ter em mente. Um deles é a posição central ocupada pelo 
conhecimento na existência social. A perpetuação da ignorância é a mais atroz forma de 
opressão; pois reforça as diversas formas de preconceito que são obstáculos à 
materialização da unicidade da humanidade, a meta e princípio que rege a Revelação de 
Bahá’u’lláh. O acesso ao conhecimento é um direito de qualquer ser humano, e a 



Aos Bahá’ís do Mundo                                                                              Ridván de 2010 
 

11

participação na sua criação, aplicação e disseminação uma responsabilidade que todos 
devem assumir no grande empreendimento de construção de uma civilização mundial 
próspera – cada indivíduo de acordo com os seus talentos e capacidades. A justiça exige 
a participação universal. Assim, embora a acção social possa envolver algum tipo de 
prestação de bens e serviços, a sua principal preocupação deve ser o desenvolvimento 
de capacidade no seio de uma dada população para participar na criação de um mundo 
melhor. A mudança social não é um projecto realizado por um grupo de pessoas em 
benefício de terceiros. O âmbito e complexidade da acção social devem ser 
proporcionais aos recursos humanos responsáveis pela sua continuidade disponíveis no 
bairro ou na aldeia. É preferível, então, que os esforços se iniciem a uma escala modesta 
e que cresçam organicamente à medida que se desenvolve a capacidade da população. 
Naturalmente, a capacidade sobe a novos níveis à medida que os protagonistas da 
mudança social aprendem a aplicar à sua realidade com uma eficácia cada vez maior os 
elementos das Revelação de Bahá’u’lláh, juntamente com os conteúdos e métodos 
científicos. Devem esforçar-se para interpretar esta realidade de forma consistente com 
os Seus ensinamentos. – vendo em cada um dos seus congéneres gemas de inestimável 
valor e reconhecendo os efeitos do duplo processo de integração e desintegração tanto 
nos corações como nas mentes, assim como nas estruturas sociais.  
 
     A acção social eficaz serve para enriquecer a participação nos discursos da 
sociedade, tal como as percepções ganhas à custa do envolvimento em determinado 
discurso pode contribuir para o esclarecimento dos conceitos que moldam a acção 
social. Ao nível do agrupamento, o envolvimento no discurso público pode variar de um 
acto tão simples como a apresentação de ideias Bahá’ís em conversas quotidianas a 
actividades mais formais como a preparação de artigos e a participação em encontros, 
dedicados a temas de relevância social – as mudanças climáticas e ambientais, a 
governação e os direitos humanos, só para mencionar alguns exemplos. Compreende 
igualmente interacções significativas junto de grupos cívicos e organizações locais em 
aldeias e bairros. 
  
     A este respeito, sentimo-nos compelidos a fazer uma advertência. É importante que 
todos reconheçam que o valor do envolvimento na acção social e no discurso público 
não pode ser julgado pela capacidade de obtenção de novas adesões. Apesar das 
iniciativas nestes dois campos de actividade poderem afectar a dimensão da comunidade 
Bahá’í, não se realizam com essa finalidade. A sinceridade a esse respeito é 
imprescindível. Ademais, deve ser exercido todo o cuidado para evitar a 
sobrevalorização da experiência Bahá’í ou para despertar uma atenção indevida para 
iniciativas empolgadas, tais como o programa de empoderamento espiritual dos pré-
jovens, que decorrerão melhor se amadurecerem ao seu próprio ritmo. A humildade é o 
lema em todos os casos. Ao transmitirem entusiasmo pelas suas crenças, os amigos deve 
evitar a projecção de um ar de triunfalismo, pouco adequado entre eles, menos 
adequado ainda noutras circunstâncias.  
 
     Ao descrever-vos estas oportunidades que actualmente se abrem ao nível do 
agrupamento, não estamos a pedir que alterem de forma alguma o vosso rumo actual. 
Nem se deve imaginar que tais oportunidades representam um campo de serviço 
alternativo, competindo com o trabalho da expansão e consolidação pelos limitados 
recursos e energias da comunidade. Ao longo do próximo ano, o processo de instituto e 
o padrão de actividades que gera deve continuar a ser fortalecido, e o ensino deve ter 
prerrogativa na mente de cada crente. O envolvimento adicional na vida da sociedade 



Aos Bahá’ís do Mundo                                                                              Ridván de 2010 
 

12

não deve ser precocemente procurado. Procederá naturalmente à medida que os amigos 
em cada agrupamento perseveram na aplicação das provisões do Plano através de um 
processo de acção, reflexão, consulta e estudo, e como resultado aprenderão. O 
envolvimento na vida da sociedade florescerá à medida que aumentar gradualmente a 
capacidade da comunidade em promover o seu próprio crescimento e em manter a sua 
vitalidade. Atingirá coerência com os esforços para expandir e consolidar a comunidade 
na medida em que se apoia nos elementos da estrutura conceptual que governa a actual 
série de Planos globais. E irá contribuir para o movimento da população na direcção da 
visão de Bahá’u’lláh de uma civilização mundial próspera e pacífica na medida em que 
empregar criativamente esses elementos em novos campos de aprendizagem. 

 
* 

 
     Queridos Amigos: Quão frequentemente o Amado Mestre expressou a esperança de 
que os corações dos crentes se inundassem de amor uns pelos outros, que evitassem 
qualquer tipo de alienação e considerassem toda a humanidade como uma única família. 
"A ninguém vejais como pessoas estranhas," na Sua exortação; "vede todos como 
amigos, pois é difícil que o amor e a unidade surjam quando fixais o olhar nas 
diferenças.” Ao mais profundo nível, todos os desenvolvimentos examinados nas 
páginas anteriores não são mais do que a expressão do amor universal alcançado através 
do poder do Espírito Santo. Pois não é o amor de Deus que consome todos os véus de 
distanciamento e divisão e que une os corações uns aos outros em perfeita unidade? Não 
é o Seu amor que vos empurra para o campo do serviço e vos capacita para ver em cada 
alma a capacidade de O conhecer e adorar? Não estais vós galvanizados pelo 
conhecimento de que a Sua Manifestação suportou com alegria uma vida de sofrimento 
por amor à humanidade? Olhai para as vossas próprias fileiras, para os vossos queridos 
irmãos e irmãs no Irão. Não serão eles exemplos da fortaleza nascida do amor a Deus e 
do desejo de O servir? Acaso a sua capacidade para transcender a mais cruel e amarga 
perseguição não pressagia a capacidade de milhões e milhões de pessoas oprimidas no 
mundo para se erguerem e tomarem parte decisiva na construção do Reino de Deus na 
terra? Sem desanimar com as teorias sociais que visam a divisão, prosseguem e levam a 
mensagem de Bahá’u’lláh a almas que aguardam em cada bairro urbano, em cada 
recanto rural, em cada canto do planeta, atraindo-as para a Sua comunidade, a 
comunidade do Maior Nome. Nunca deixais de estar nos nossos pensamentos e orações, 
e continuaremos a implorar ao Todo-Poderoso que vos fortaleça com a Sua graça 
maravilhosa.  
  
    

 
[Assinado: A CASA UNIVERSAL DE JUSTIÇA] 

  


