
Tradução:

AÇÃO SOCIAL

Documento preparado pelo Escritório de Desenvolvimento Social e Econômico 
do Centro Mundial Bahá’í
26 de novembro de 2012

Em sua mensagem do Ridván de 2010, a Casa Universal de Justiça conclamou os bahá’ís do mundo a  
refletirem sobre as contribuições que suas comunidades vibrantes e  em crescimento darão ao progresso 
material  e  espiritual  da  sociedade.  Em relação  a  isso,  a  Casa  de  Justiça  fez  referência  ao  processo  de  
construção de comunidades desencadeado em muitos agrupamentos em todo o globo, através das atividades 
centrais associadas à atual série de Planos globais. Observou-se que “Uma rica tessitura de vida comunitária 
começa a emergir em todo agrupamento à medida que atos de adoração coletiva - entremeados de discussões 
nos ambientes da intimidade do lar - são entrelaçados com atividades que proveem educação espiritual a  
todos os membros da população – adultos, jovens e crianças.” “A consciência social”, prossegue explicando 
a mensagem, “é ampliada naturalmente quando, por exemplo, diálogos animados proliferam entre pais a 
respeito das aspirações de seus filhos e projetos de serviço brotam da iniciativa de pré-jovens.” Em seguida,  
a Casa de Justiça fez a seguinte declaração: “Uma vez que os recursos humanos num agrupamento se tornam 
suficientemente  abundantes  e  o  padrão  de  crescimento  é  firmemente  estabelecido,  o  envolvimento  da  
comunidade com a sociedade pode, e de fato deve, aumentar.” Mais adiante, na mesma mensagem, a Casa 
de Justiça definiu o campo de ação social nos seguintes termos:

Melhor concebida em termos de um espectro de atividades, a ação social pode variar de esforços  
relativamente  informais  de  duração  limitada  -  executados  por  indivíduos  ou  pequenos  grupos  de 
amigos - a programas de desenvolvimento social e econômico com elevado nível de complexidade e  
sofisticação, implementados por organizações de inspiração bahá’í. Independentemente de seu escopo 
e escala, toda ação social procura aplicar os ensinamentos e princípios da Fé para melhorar algum 
aspecto da vida social ou econômica de uma população, não importando quão modestamente.

Para contribuir com as discussões em andamento em todos os níveis da comunidade bahá’í sobre a 
natureza de seu envolvimento na ação social, preparamos este documento com base na experiência adquirida  
no decorrer dos anos na área de desenvolvimento social e econômico. As percepções apresentadas decorrem 
de esforços, relativamente complexos, direcionados ao desenvolvimento, e que, no entanto, esclarecem o 
caráter  das  iniciativas  em  todo  o  seu  espectro,  uma  vez  que  todas  as  dimensões  da  ação  social,  
independentemente de seu tamanho, baseiam-se num conjunto comum de conceitos, princípios, métodos e  
abordagens.

I. Envolvimento do mundo bahá’í no desenvolvimento social e econômico.

Os esforços da comunidade mundial bahá’í podem ser considerados em termos de diversos processos  
que interagem – o enriquecimento espiritual  do indivíduo,  o  desenvolvimento de comunidades locais  e  
nacionais, o amadurecimento das instituições administrativas, para mencionar apenas alguns – cujas origens 
remontam ao tempo do próprio Bahá’u’lláh, e ganharam força durante os ministérios de ‘Abdu’l-Bahá e  
Shoghi  Effendi.  Sob  a  guia  da  Casa  Universal  de  Justiça,  esses  processos  continuaram  a  avançar  
constantemente:  o  escopo  de  sua  influência  ampliou-se  gradativamente  e  novas  dimensões  foram 
adicionadas à sua ação. O desenvolvimento social e econômico está entre estas. Este processo, em particular,  
seguido notadamente através de uma variedade de atividades educacionais no decorrer dos anos, recebeu 
ímpeto considerável em 1983, quando, numa mensagem datada de 20 de outubro, a Casa de Justiça pediu  
para se dar “atenção sistemática” a esta área de atividade após a rápida expansão da comunidade bahá’í nos 
anos de 1970.

A  mensagem  de  1983  enfatizou  que  o  progresso  no  campo  do  desenvolvimento  dependeria 
grandemente dos primeiros movimentos nas bases da comunidade. Anunciou também o estabelecimento do  
Escritório de Desenvolvimento Social e Econômico (OSED) no Centro Mundial Bahá’í para “promover e  

1



coordenar as atividades dos amigos” nesse campo. Bahá’ís de todos os continentes procuraram responder de  
diversas maneiras ao chamado levantado na mensagem e os dez anos seguintes constituíram um período de 
experimentação, caracterizado simultaneamente por entusiasmo e hesitação, planejamento cuidadoso e ação 
aleatória, realizações e reveses. Embora a maioria dos projetos tivesse encontrado dificuldade de escapar dos  
padrões  de  prática  de  desenvolvimento  prevalecentes  no  mundo,  alguns  apresentaram  vislumbres  de 
paradigmas promissores de ação. A partir dessa década inicial de múltiplas atividades, a comunidade bahá’í  
despontou então pela busca do desenvolvimento social e econômico, firmemente estabelecida como uma 
característica de sua vida orgânica e com a capacidade ampliada de, com o passar do tempo, construir uma  
abordagem claramente bahá’í.

Em setembro de 1993, o documento “Desenvolvimento Social e Econômico Bahá’í: Perspectivas 
para o Futuro”, preparado no Centro Mundial, foi aprovado pela Casa Universal de Justiça para ser usado 
pelo OSED para orientar e guiar o trabalho nesse campo. Ele preparou o terreno para os seguintes dez anos  
de atividade e mais além. Valendo-se do significativo conjunto de experiências acumulado no decorrer da 
última  década,  o  documento  discorre  sobre  diversas  características  comuns a  todos  esses  esforços.  Em 
consequência disso, a consciência mundial sobre a natureza do desenvolvimento social e econômico bahá’í  
cresceu  significativamente  durante  esse  período,  e  uma abordagem altamente  consistente  e  muito  mais 
sistemática começou a adquirir forma. Na época, a visão emergida demandava a promoção de atividades de  
desenvolvimento em diferentes níveis de complexidade. No âmago dessa visão se encontrava a questão da 
capacitação.  O  conceito  de  que  as  atividades  deveriam  começar  numa  escala  modesta  e  crescer  em 
complexidade somente de acordo com os recursos humanos disponíveis passou a influenciar gradativamente  
a mentalidade e a prática do desenvolvimento.

Em 2001, a Casa Universal de Justiça apresentou ao mundo bahá’í o conceito de agrupamento – um 
constructo geográfico, geralmente definido como um grupo de povoados ou mesmo uma cidade com seus  
subúrbios  circunvizinhos,  com  o  objetivo  de  ajudar  no  planejamento  e  implementação  de  atividades  
associadas  à  vida  comunitária.  Esta  medida  foi  possibilitada  pelo  estabelecimento  de  institutos  de  
capacitação no âmbito nacional e regional durante a década de 1990, os quais utilizaram um sistema de  
educação à distância para atingir grandes números de pessoas com uma sequência de cursos destinados a  
aumentar a capacidade para o serviço. A Casa de Justiça encorajou o mundo bahá’í a progressivamente 
expandir  esse  sistema  a  mais  e  mais  agrupamentos  a  fim  de  promover  seu  constante  progresso,  
estabelecendo primeiramente os firmes alicerces espirituais sobre os quais uma vida comunitária vibrante é  
construída. Inicialmente, os esforços do agrupamento se concentraram na multiplicação de certas atividades 
centrais abertas a todos os habitantes, mas com vistas a desenvolver a capacidade coletiva necessária para no  
devido tempo dar conta também de vários aspectos da vida social e econômica da população. 

Assim, na década seguinte,  a  ação social seria  crescentemente concebida dentro do contexto do  
agrupamento. Desse modo, o surgimento da concepção de ação social de base foi capaz de assumir uma 
dimensão coletiva bem mais pronunciada do que aquela que havia sido anteriormente articulada. Durante 
esse mesmo período, notável progresso estava também sendo feito pelo OSED em suas tentativas de ajudar a  
sistematizar a experiência de programas especialmente promissores e de aprender sobre estruturas e métodos 
necessários para propiciar que comunidades ao redor do mundo não somente obtenham benefícios deles, 
mas  contribuam  para  seu  maior  avanço.  Hoje,  no  estabelecimento  de  escritórios  continentais  e  
subcontinentais – cada um dos quais serve a uma rede de centros para a difusão de aprendizagem sobre o 
programa de empoderamento espiritual de pré-jovens ou a um grupo de organizações de inspiração bahá’í  
dedicadas à promoção de algum outro programa educacional – pode-se ver os primeiros frutos dos esforços 
do OSED para estabelecer estruturas em todo o mundo para aumentar a capacidade coletiva para esse fim.  
Salientando a importância daquilo que foi alcançado até agora, em sua mensagem de 28 de dezembro de 
2010 a Casa Universal de Justiça escreveu:

Com o tempo, a força do processo de instituto no povoado e as capacidades aprimoradas que ele 
promoveu  nos  indivíduos  finalmente  podem  permitir  aos  amigos  tirar  proveito  de  métodos  e 
programas  de  eficácia  comprovada,  que foram desenvolvidos  por  uma ou outra  organização  de  
inspiração bahá’í  e que foram introduzidos no agrupamento por sugestão de nosso Escritório de  
Desenvolvimento Social e Econômico, e com seu apoio.

2



Assim, no decorrer das três últimas décadas, as realizações na área de desenvolvimento social e  
econômico combinadas com o consistente aumento de recursos humanos em agrupamentos de toda parte  
conduziram o mundo bahá’í a um novo estágio em seus esforços de se envolver em ação social nas bases da  
comunidade.

II. Um arcabouço estrutural para aprendizagem coletiva

O modo de operação adotado na área de desenvolvimento social e econômico, em comum acordo 
com outras áreas de atividade bahá’í, é o de aprendizagem em ação. Quando os esforços são realizados em  
um modo de aprendizagem – caracterizando-se por constante ação, reflexão, consulta e estudo – as visões e  
estratégias são repetidamente reexaminadas. À medida que tarefas são realizadas,  obstáculos removidos, 
recursos multiplicados e lições aprendidas, são feitas modificações nas metas e nos métodos. O processo de 
aprendizagem,  direcionado através de arranjos institucionais  apropriados,  revela-se de um modo que se 
assemelha  ao  crescimento  e  diferenciação  de  um  organismo  vivo.  Mudança  aleatória  é  evitada  e  a  
continuidade da ação é mantida.

Referindo-se ao modo pelo qual aqueles que servem no âmbito de agrupamento serão cada vez mais 
atraídos à vida da sociedade, em diversas ocasiões a Casa Universal de Justiça indicou: “Nas abordagens  
seguidas, nos métodos adotados e nos instrumentos utilizados, vocês precisarão adquirir o mesmo grau de  
coerência que caracteriza o padrão de crescimento atualmente em ação”. Como os primeiros sinais na área  
de ação social irão se manifestar em agrupamento após agrupamento onde o processo duplo de expansão e  
consolidação seja vigoroso, o quanto de acompanhamento e orientação que será requerido das instituições, e 
de que modo os esforços de ação social irão fortalecer a tessitura  da vida comunitária – estas estão entre as 
questões que serão cada vez mais objeto de um intenso processo de aprendizagem nos anos vindouros.

Alcançar progressivamente mais elevados graus de coerência, tanto dentro como entre os amplos  
campos  interligados  de  empenho  aos  quais  a  comunidade  bahá’í  está  engajada,  é  claramente  uma 
preocupação vital. Isto sugere que as áreas de atividade devem ser complementares, integradas e que se 
apoiem mutuamente. Implica, ademais, a existência de um arcabouço estrutural comum e abrangente que dá  
forma às atividades e que evolui tornando-se mais  elaborado à medida que há acúmulo de experiência.  
Evidentemente, a expressão dos diversos elementos do arcabouço estrutural não será uniforme em todas as  
esferas de ação. Em relação a qualquer área de atividade, alguns elementos tomam a dianteira enquanto 
outros agem somente em segundo plano. As próximas três seções deste documento descrevem alguns desses  
elementos, identificados ao longo dos muitos anos de experiência, à medida que encontram expressão na  
ação social.

Entre  os  elementos  mais  relevantes  da  ação  social  estão  afirmativas  que  definem o  caráter  do  
progresso  –  que  a  civilização  tem tanto  uma dimensão material  como uma dimensão espiritual,  que  a  
humanidade está no limiar de sua maturidade coletiva, que existem forças destrutivas e construtivas que  
operam no mundo que servem para impelir a humanidade ao longo do caminho em direção à sua completa  
maturidade, que os relacionamentos necessários para sustentar a sociedade devem ser remodelados à luz da  
Revelação de Bahá’u’lláh, que a necessária transformação deve ocorrer simultaneamente na consciência 
humana como também na estrutura das instituições sociais. Tais afirmativas lançam luz sobre a natureza dos  
esforços bahá’ís em prol do desenvolvimento, tópico tratado na Seção III deste documento.

Outros elementos que se referem à natureza da ação social provêm de uma perspectiva particular  
sobre o papel  do conhecimento no desenvolvimento da sociedade.  A complementariedade da ciência  e  
religião, o imperativo da educação espiritual e material, a influência dos valores inerentes à tecnologia na 
organização  da  sociedade,  e  a  relevância  de  tecnologia  apropriada  ao  progresso  social,  estão  entre  as 
questões  envolvidas.  Visões  relacionadas  à  geração  e  aplicação  do  conhecimento  têm implicações  não 
somente para a natureza do desenvolvimento, mas também para as questões de metodologia que é o tema da  
Seção  IV.  Nas  discussões  das  Seções  III  e  IV,  está  implícito  ainda  outro  conjunto  de  elementos  do  
arcabouço estrutural,  isto é,  afirmações que analisam conceitos como individualismo, poder,  autoridade,  
conforto pessoal, serviço abnegado, trabalho e excelência.

3



Finalmente, no âmago do marco conceitual para ação social jazem elementos que descrevem crenças 
sobre as questões fundamentais da existência, tais como a natureza do ser humano, o propósito da vida, a  
unicidade da humanidade, e a igualdade entre homens e mulheres. Embora para os bahá’ís tratem-se de  
convicções imutáveis, estas não são estáticas – o modo como são entendidas e encontram expressão em 
diversos  contextos  evolui  com  o  tempo.  Muitas  dessas  convicções  são  subjacentes  às  discussões 
desenvolvidas através do documento; algumas são explicitamente tratadas na Seção V para ilustrar suas  
implicações para o trabalho de desenvolvimento.

III. A natureza do desenvolvimento social e econômico bahá’í

A atividade bahá’í no campo do desenvolvimento social e econômico visa promover o bem-estar das  
pessoas de todas as camadas da sociedade, quaisquer que sejam suas crenças e origens. Ela representa os 
esforços da comunidade bahá’í para realizar mudança social construtiva à medida que aprende a aplicar os  
ensinamentos da Fé à realidade social juntamente com o conhecimento acumulado em diferentes campos do  
empenho humano. Seu propósito não é proclamar a Causa, nem tampouco servir como veículo de conversão.  
O que segue abaixo é uma discussão a respeito dos elementos do marco conceitual que ajudam a definir sua  
natureza.

(i) Coerência entre o material e o espiritual

Uma exploração da natureza da ação social, realizada na perspectiva bahá’í, deve necessariamente  
colocá-la  no  contexto  amplo  do  avanço  da  civilização.  O fato  de  uma civilização  global  tanto  
material como espiritualmente próspera representar o próximo estágio de um processo de milênios  
de evolução social oferece uma concepção de história que provê um propósito especial para toda 
instância de ação social: o de promover verdadeira prosperidade, com suas dimensões espiritual e  
material, entre a diversidade de habitantes do planeta. Assim, um conceito de importância vital é a  
necessidade  imperativa  de  alcançar  uma  coerência  dinâmica  entre  as  necessidades  práticas  e  
espirituais da vida. ‘Abdu’l-Bahá afirma que embora “a civilização material seja um dos meios do  
progresso do mundo humano”, enquanto não estiver “unida à civilização divina, não trará o resultado 
desejado, que é a felicidade da humanidade”. E continua:

A civilização material assemelha-se a uma lâmpada e a divina, à luz. Sem luz, a lâmpada  
permanece  escura.  A  civilização  material  é  como  o  corpo.  Por  infinitas  que  sejam  sua 
formosura, graça e beleza, ele é morto. A civilização divina é como o espírito. É o espírito  
quem  insufla  vida  no  corpo;  pois  sem  o  espírito  o  corpo  não  passa  de  um  cadáver. 
Consequentemente, está comprovado que o mundo humano necessita dos sopros do Espírito 
Santo.  Sem  espírito,  o  mundo  humano  carece  de  vida,  e  destituído  dessa  luz  está  em 
escuridão absoluta.

Buscar  coerência  entre  o  espiritual  e  o  material  não  significa  que  as  metas  materiais  do 
desenvolvimento  devam  ser  banalizadas.  Mas  requer,  no  entanto,  a  rejeição  de  abordagens  de 
desenvolvimento  que  o  definem como a  transferência  para  todas  as  sociedades,  das  convicções  
ideológicas, das estruturas sociais, das práticas econômicas, dos modelos de governança, enfim, dos 
próprios padrões de vida que prevalecem em certas regiões altamente industrializadas do mundo.  
Quando  as  dimensões  material  e  espiritual  da  vida  de  uma  comunidade  são  consideradas  e  é 
dispensada a devida atenção ao conhecimento científico bem como ao espiritual, evita-se a tendência 
de  reduzir  o  desenvolvimento  a  mero  consumo de bens  e  serviços  e  o  uso ingênuo de  pacotes 
tecnológicos. O conhecimento científico, para dar apenas um exemplo simples, ajuda os membros de 
uma comunidade a analisarem as implicações físicas e sociais de dada proposta tecnológica – como 
seu  impacto  ambiental  –  e  a  percepção  espiritual  invoca  os  imperativos  morais  que  mantêm a 
harmonia social e asseguram que a tecnologia sirva ao bem comum. Juntas, essas duas fontes de 
conhecimento exploram as raízes da motivação em indivíduos e comunidades, tão essencial para os  
libertar da passividade, e lhes propicia desvelarem as armadilhas do consumismo.

4



Embora a importância do conhecimento científico para os esforços em prol do desenvolvimento seja  
prontamente reconhecida no mundo todo, parece haver menos concordância sobre o papel  a ser 
desempenhado pela religião. Muito frequentemente,  a visão sobre religião traz consigo ideias de  
divisão, conflito e repressão, criando relutância para considerá-la como uma fonte de conhecimento 
–  mesmo  entre  aqueles  que  questionam a  adequação  de  abordagens  totalmente  materialistas.  É 
interessante que a alta estima pela ciência não significa necessariamente que sua prática e propósito 
sejam bem entendidos. Seu significado subjacente também é cercado de concepções errôneas. Não 
raramente é concebida em termos da aplicação de certas técnicas e fórmulas que, como por mágica,  
leva  a  esse  ou  aquele  efeito.  Não  é  de  surpreender,  portanto,  que  o  que  é  considerado  como 
conhecimento religioso não esteja em harmonia com a ciência, e muito daquilo que é divulgado em  
nome da ciência negue as capacidades espirituais cultivadas pela religião.

Ação social, qualquer que seja sua dimensão ou complexidade, deve esforçar-se por se manter livre  
de concepções simplistas e distorcidas a respeito de ciência e religião. Para este fim, deve-se evitar  
uma dualidade imaginária entre razão e fé – uma dualidade que confina a razão ao domínio da  
evidência empírica e argumentação lógica e associa a fé a superstição e pensamento irracional. O 
processo  do  desenvolvimento  deve  ser  racional  e  sistemático  –  incorporando,  por  exemplo,  
habilidades científicas de observar, de mensurar, de testar rigorosamente conceitos - e, ao mesmo  
tempo, profundamente ciente de fé e convicções espirituais. Nas palavras de ‘Abdu’l-Bahá, “a fé  
abrange tanto o conhecimento como a realização de boas obras”. A melhor forma de se entender fé e  
razão é como atributos da alma humana através dos quais se pode obter percepções e conhecimento  
acerca das dimensões física e espiritual da existência. Eles tornam possível reconhecer os poderes e  
capacidades latentes  em indivíduos e na humanidade como um todo e propiciar  que as  pessoas  
trabalhem para a realização dessas potencialidades.

 (ii) Participação

Uma  civilização  condigna  de  uma  humanidade  que,  tendo  passado  por  estágios  incipientes  de 
evolução social, está amadurecendo, não surgirá através de esforços exercidos por um seleto grupo 
de nações ou mesmo por um conjunto de agências nacionais e internacionais. Ao contrário, o desafio 
deve ser enfrentado por toda a humanidade. Cada membro da família humana tem não somente o  
direito  de  se  beneficiar  de  uma  civilização  material  e  espiritualmente  próspera,  mas  também a 
obrigação de contribuir para sua construção. Portanto, a ação social deve funcionar com base no  
princípio da participação universal.

Questões  relacionadas  à  participação  já  foram  minuciosamente  examinadas  na  literatura  sobre 
desenvolvimento.  Contudo,  tanto  na  teoria  como  na  prática,  este  princípio  vital  tem  sido  
frequentemente abordado sob o aspecto da técnica – por exemplo, através da utilização de pesquisas  
e de grupos focais. Evidentemente tais ferramentas têm seu mérito, como também o têm esforços  
mais ambiciosos para aumentar a participação em processos políticos ou oferecer treinamento para 
os  beneficiários  de  serviços  prestados  por  uma  ou  outra  agência  governamental  ou  não 
governamental.  Ainda assim,  essas  medidas  parecem não alcançar  o  tipo  de  participação  acima 
previsto. O que parece se buscar em cada região, microregião ou agrupamento, é o envolvimento de  
um crescente número de pessoas num processo coletivo de aprendizagem que seja focado sobre a  
natureza  e  a  dinâmica  de  um caminho  que  conduza  ao  progresso  material  e  espiritual  de  seus 
povoados ou vizinhanças. Tal processo permitiria que os participantes se engajassem na geração, 
aplicação e difusão do conhecimento, uma força muito potente e indispensável para o avanço da 
civilização.

Em relação a isso, é importante perceber que a aplicação e propagação do conhecimento existente é 
invariavelmente acompanhada pela geração de um novo conhecimento – muito do qual toma a forma 
de percepções adquiridas por intermédio da experiência. Aqui a sistematização da aprendizagem é 
crucial. À medida que um grupo de pessoas que trabalha nas bases da comunidade começa a ganhar 
experiência na ação social, as primeiras lições aprendidas podem consistir em um pouco mais que 
pequenas histórias ocasionais, narrativas de fatos pitorescos e relatos pessoais.  Com o passar do  

5



tempo, começam a surgir padrões que podem ser documentados e cuidadosamente analisados. Para 
facilitar a sistematização do conhecimento, há necessidade de se estabelecer estruturas apropriadas 
em âmbito local,  entre  elas  instituições e agências  investidas  de  autoridade para  salvaguardar  a  
integridade do processo de aprendizagem e assegurar que não seja reduzido a opiniões ou a um mero 
conjunto de várias experiências – em suma, cuidar para que seja gerado conhecimento autêntico. 
Nesse sentido, a autoridade investida nas instituições da Ordem Administrativa que trabalham nas  
bases para harmonizar a volição individual com a vontade coletiva concede à comunidade bahá’í 
uma notável capacidade para estimular a participação.

Não importa quão essencial seja, um processo de aprendizagem em âmbito local terá sua efetividade 
limitada se não for conectado ao processo global empenhado na prosperidade material e espiritual da  
humanidade como um todo. Assim, são necessárias estruturas em todos os níveis, desde o local até o  
internacional, para facilitar a aprendizagem sobre o desenvolvimento. No âmbito internacional, tal  
aprendizagem demanda algum grau de conceituação que leve em conta os processos mais amplos de  
transformação global em curso e que sirva para adequar toda a direção das atividades em prol do 
desenvolvimento.  A  esse  respeito,  o  OSED  considera  a  si  próprio  como  uma  entidade  de 
aprendizagem dedicada à sistematização de uma experiência global em crescimento tornada possível  
através da participação de um número cada vez maior de indivíduos, agências e comunidades. À 
medida  que  essa  participação  se  amplia,  o  Escritório  empenha-se  em  desenvolver  sua  própria  
capacidade de observar a atividade nas bases, identificar e analisar padrões que surgem em um ou 
mais conjuntos de circunstâncias, e difundir o conhecimento assim gerado, fortalecendo estruturas  
para esse propósito e imprimindo ímpeto ao processo de aprendizagem em todos os níveis. Desse 
modo, a abordagem de desenvolvimento que vem a tona desafia uma categorização de “cima para  
baixo” ou “de baixo para cima”; ao contrário, ela é de reciprocidade e interconexão.

(iii) Capacitação

Quando o desenvolvimento é visto em termos de participação de mais e mais pessoas num processo  
coletivo  de  aprendizagem,  o  conceito  de  capacitação  assume uma importância  especial.  Assim,  
embora qualquer dimensão da ação social naturalmente vise melhorar algum aspecto da vida de uma 
população, ela não pode se focar simplesmente na provisão de bens e serviços – uma abordagem de  
desenvolvimento  tão  predominante  no  mundo  atualmente,  que  frequentemente  carrega  consigo 
atitudes de paternalismo e que utiliza métodos que desempoderam  aqueles que deveriam ser os  
protagonistas da mudança. Estabelecer e alcançar metas específicas para melhorar condições é uma 
preocupação legítima da ação social; no entanto, muito mais essencial é o concomitante crescimento 
da capacidade dos participantes no esforço de contribuir para o progresso. Certamente, por mais 
importante que seja  o imperativo de capacitar,  ele  não  é relevante  somente  para o indivíduo;  é 
igualmente aplicável  às  instituições  e  à  comunidade,  os  outros  dois  protagonistas  no avanço da 
civilização.

No âmbito do indivíduo, a influência do instituto de capacitação é vital. Assim como ele ajuda a  
prover os indivíduos com percepção e conhecimento espirituais, as qualidades e atitudes, destrezas e  
habilidades  necessárias  para  realizar  atos  de  serviço  que integram a  vida  comunitária  bahá’í,  o  
instituto cria um conjunto de recursos humanos que torna possível o florescimento de esforços de  
desenvolvimento social e econômico. Os que participam de tais esforços estão por sua vez aptos a  
adquirir  conhecimento  e  habilidades  pertinentes  às  áreas  específicas  de  ação  nas  quais  estão 
engajados – saúde, produção agrícola e educação, para citar apenas algumas – ao mesmo tempo em 
que continuam a fortalecer aquelas capacidades já cultivadas pelo instituto como, por exemplo, o 
fomento da unidade na diversidade, a promoção da justiça, a participação efetiva na consulta, e o  
acompanhamento de outros em seus esforços para servir à humanidade.

De modo semelhante, a questão da capacidade institucional requer devida atenção. À medida que as 
instituições da Fé ganham experiência, especialmente no contexto de seus esforços para assegurar  
que as provisões dos Planos globais sejam cumpridas, elas se tornam cada vez mais aptas a oferecer  
assistência,  recursos,  encorajamento  e  amorosa  orientação  a  iniciativas  apropriadas;  e  aptas  a  

6



consultar  livre  e harmoniosamente  entre  elas  próprias  e  as  pessoas a  que servem;  e a  canalizar  
energias individuais e coletivas para a transformação da sociedade. Desse modo, todo esforço na 
esfera de ação social também deve considerar  a  questão da capacidade institucional.  Afinal,  até  
mesmo o menor grupo de indivíduos, trabalhando nas bases, deve ser capaz de manter um ambiente  
de consulta caracterizado pelas qualidades de honestidade, equidade, paciência, tolerância e cortesia.  
Num maior nível de complexidade, uma organização dedicada à ação social precisa desenvolver a  
capacidade de realizar uma leitura da sociedade e identificar as forças que nela operam, traduzir uma  
visão  de  progresso  em projetos  e  em diversas  linhas  de  ação  interligadas,  administrar  recursos 
financeiros e interagir com agências governamentais e não governamentais.

A capacitação  de  indivíduos  e  instituições  caminha  de  mãos  dadas  com o  desenvolvimento  de  
comunidades. Em povoados e vizinhanças do mundo todo, os bahá’ís estão envolvidos em atividades  
que enriquecem o caráter devocional de suas comunidades, que zelam pela educação espiritual das  
crianças, que aumentam a percepção espiritual dos pré-jovens e fortalecem seu poder de expressão e 
que possibilitam que um número crescente de pessoas considere como aplicar os ensinamentos da Fé  
às suas vidas individuais e coletivas. Porém, é necessário que o processo do desenvolvimento de  
comunidades vá além do nível de atividade e se ocupe com aqueles modos de expressão e padrões de 
pensamento e conduta que devem caracterizar uma humanidade amadurecida. Em suma, deve entrar  
no domínio da cultura. Visto dessa maneira, a ação social pode se tornar uma ocasião para aumentar 
a consciência coletiva de princípios tão vitais como unicidade, justiça e igualdade entre mulheres e 
homens; promover um ambiente que se distingue por características como veracidade, equidade,  
integridade e generosidade; ampliar a habilidade da comunidade de resistir à influência de forças 
sociais  destrutivas;  demonstrar  o  valor  da  cooperação  como  um  princípio  organizador  para  a  
atividade;  fortificar  a  vontade  coletiva;  e  inspirar  a  prática  com  a  percepção  proveniente  dos  
ensinamentos. Pois em última análise, muitas das questões mais fundamentais da emergência de uma 
civilização global próspera devem ser tratadas no âmbito da cultura.

O que parece necessário reconhecer aqui é que o aumento da capacidade em cada um destes três  
protagonistas não ocorre de modo isolado; o desenvolvimento de qualquer um está inseparavelmente  
ligado ao progresso dos outros dois. A seguinte afirmação de Shoghi Effendi trata desse ponto:

 
Não podemos segregar o coração humano do ambiente externo e dizer que uma vez que um 
desses seja reformado tudo ficará melhor. O homem tem uma relação orgânica com o mundo.  
Sua vida interior molda o ambiente e é também profundamente afetada por este. Um age 
sobre o outro e toda mudança duradoura na vida do homem é o resultado dessas reações 
mútuas.

(iv) Graus de complexidade

É inegável que o processo do desenvolvimento é inerentemente complexo. Pode envolver atividades 
em  áreas  como  a  agricultura  e  criação  de  animais,  fabricação  e  comercialização  de  produtos,  
administração  de  fundos  e  recursos  naturais,  saúde  e  saneamento,  educação  e  socialização,  
comunicação e organização comunitária. Assim, o conhecimento a ser considerado em relação às 
preocupações para com o desenvolvimento das comunidades do mundo não provém de uma única 
área ou disciplina. Claramente há a necessidade de uma ação interdisciplinar e multisetorial. No 
entanto, somente no decurso de décadas é que a comunidade bahá’í adquirirá a capacidade para  
adotar tal ação coordenada, como também a de tratar de questões de desenvolvimento em níveis cada 
vez mais complexos e eficazes.

A ação  social  pode abranger  desde esforços  bem informais  de  duração  limitada,  realizados  por 
pequenos grupos de indivíduos até programas de desenvolvimento social e econômico com alguma 
complexidade e sofisticação implementados por organizações de inspiração bahá’í. A experiência 
deixa claro que a interação de processos que dão origem à ação social não se prestam a uma única  
descrição estereotipada. Entretanto, independente das circunstâncias, o escopo e a complexidade da 
ação social em qualquer momento devem ser proporcionais aos recursos humanos disponíveis numa 

7



comunidade para levá-la avante. Além disso, a posse da iniciativa cabe à própria comunidade, o que  
sugere a existência de certo grau de vontade coletiva.

Qualquer  que  seja  a  natureza  dos  esforços,  eles  geralmente  começam  numa  escala  modesta.  
Geralmente, numa localidade em que as atividades educacionais do instituto de capacitação estejam 
firmemente  estabelecidas  e  exista  um  evidente  senso  de  comunidade,  pode-se  observar  os  
movimentos iniciais de uma consciência social elevada no surgimento de um pequeno grupo que,  
volvendo-se a uma realidade social e econômica em particular, inicia um conjunto simples de ações  
adequadas.  Embora  alguns  esforços  desse  tipo  naturalmente  cheguem  a  um  fim  quando  seus  
objetivos tiverem sido alcançados, outros seguirão adiante. Insistir em perpetuar ou mesmo expandir  
toda  iniciativa,  seja  em  termos  de  número  de  participantes,  gastos,  abrangência  geográfica  ou 
complexidade do trabalho, é contraproducente. No entanto, podem existir circunstâncias em que,  
através  de  um  processo  contínuo  de  consulta,  ação  e  reflexão,  os  esforços  originarão  um 
empreendimento de natureza mais  contínua e ininterrupta.  Em tais casos,  o importante é que se 
permita aos envolvidos ampliarem o escopo de suas atividades de um modo orgânico, sem a pressão  
indevida de opiniões que são frequentemente baseadas apenas em considerações teóricas. O processo  
segue  avante  de  modo  flexível  à  medida  que  eles  refletem  sobre  os  resultados  da  experiência.  
Evidentemente, a Assembleia Espiritual Local serve como a voz de autoridade moral para assegurar-
se  de  que,  quando  pequenos  grupos  de  indivíduos  se  esforçam  para  melhorar  as  condições,  a 
integridade  de  seus  esforços  não  seja  comprometida.  Ela  ainda  permanece  sempre  vigilante,  
assegurando-se de que os esforços não sigam em direção contrária àquela em que a comunidade está  
se movendo.

Em  algum  momento,  os  membros  da  comunidade  poderão  também  aproveitar  os  programas 
educacionais promovidos por organizações de inspiração bahá’í que estejam funcionando na região,  
apoiados  pelo  OSED.  A  constante  expansão  de  um  tal  programa  na  comunidade  servirá  para 
aumentar seus recursos humanos e reforçar estruturas organizacionais que sustentam o  trabalho em 
consecução. Ao final, muitos daqueles que se beneficiam de tais programas irão, por sua vez, devotar  
suas energias para implementar o tipo acima mencionado de ação social junto as bases. Mas, aqui  
novamente, qualquer que seja a visão final, há o cuidado de começar o trabalho numa única área de 
ação e com o passar do tempo expandir gradativamente as atividades. Uma escola comunitária, por  
exemplo, pode em princípio tornar-se um centro para atividades como produção agrícola, educação 
para a saúde, e aconselhamento familiar. Mas, na maioria dos casos, é aconselhável que se inicie  
simplesmente como uma escola, concentrando todos os seus recursos nas crianças a que se propõe  
servir.

Com relação a isso, os esforços do OSED de fortalecer a capacidade institucional de organizações de  
inspiração bahá’í adquirem importância, e cabem aqui algumas palavras sobre o surgimento de tais  
organizações  em  todo  o  mundo.  Seja  na  prática  de  suas  profissões,  no  desempenho  de  suas 
responsabilidades profissionais, ou em outros tipos de negócios, todos os bahá’ís obtêm inspiração 
dos ensinamentos e princípios da Fé e esforçam-se para refletir seus elevados padrões nas interações  
do dia a dia. Ademais, devido à natureza do campo do desenvolvimento, muitos bahá’ís optarão por 
se associar a alguma agência nacional ou internacional que trabalhe pelo bem do gênero humano e,  
conforme as possibilidades utilizarão os ensinamentos bahá’ís  para conduzir  seu trabalho.  Nesse 
sentido,  seus  esforços  são  inspirados  pela  Fé.  No  entanto,  no  contexto  do  trabalho  da  própria 
comunidade bahá’í, o termo passou a ser usado de um modo muito específico. Criada tipicamente  
por um pequeno grupo de bahá’ís, uma organização de inspiração bahá’í – embora permaneça sob a  
orientação geral e a autoridade moral de instituições bahá’ís – pode desempenhar uma variedade de  
iniciativas em prol do desenvolvimento numa região com um grau de liberdade para administrar seus 
afazeres diários. Quando tal organização é estabelecida, naturalmente se dá ênfase na qualidade de 
suas atividades; gradativamente se adquire clareza a respeito de uma dimensão ideal à medida que se 
põe de lado a ideia de “quanto maior melhor”. As instituições e agências bahá’ís, incluindo o OSED,  
oferecem  encorajamento  e  orientação  e,  quando  adequado,  canalizam  recursos  para  essas  
organizações. No decorrer de muitos anos, uma pequena quantidade delas se tornaram experientes  

8



organizações de desenvolvimento com a capacidade de se dedicar a áreas de atividade relativamente  
complexas e estabelecer relações com agências do governo e sociedade civil.

Por mais útil que possa ser o conceito de uma organização de inspiração bahá’í, sua aplicação em  
diversas circunstâncias requer cuidadosa consideração. O modo em que uma organização desse tipo 
surge  da  vida  de  uma  região  e  contribui  para  seu  progresso  é  de  suma  importância.  Seu  
estabelecimento  não  pode ser  ao  acaso,  nem sua  criação  se  originar  do  anseio  de  dois  ou  três  
indivíduos para cumprir um desejo pessoal, ainda que altruísta. A importância de uma organização 
de  inspiração  bahá’í  que  funciona  numa  região  provém  em  parte  de  sua  relação  com  outras  
atividades, e é um dos diversos empreendimentos interativos através dos quais se alcança progresso  
consistente.  O  valor  de  tais  organizações  em  diferentes  regiões  do  mundo  no  trabalho  do 
desenvolvimento  é  evidente.  Contudo,  o  poder  transformador  de  milhares  e  milhares  de  ações  
simples, realizadas nas bases da comunidade, unidas num arcabouço estrutural comum, não pode ser 
subestimado.

(v) Fluxo de recursos

Toda atividade bahá'í é levada adiante à luz de uma crença fundamental na unicidade do gênero  
humano. Todos contribuem com seus talentos e recursos para o avanço de um propósito comum, e 
todos participam da alegria do progresso. Claramente, então, a ênfase colocada na ação local não  
deve ser compreendida como um favorecimento ao isolamento. 

O desenvolvimento social e econômico requer o fluxo de recursos tanto materiais como intelectuais. 
As comunidades bahá’ís são ligadas por instituições e agências de âmbito local, regional, nacional,  
continental  e  internacional,  sendo que cada uma está comprometida em endossar  o  princípio da 
unicidade do gênero humano. Estes arranjos institucionais permitem que os recursos fluam de um 
modo estruturado e sistemático, e as comunidades, tanto em áreas rurais como em regiões altamente 
industrializadas,  beneficiem-se  deles  igualmente.  A  prática  de  dividir  o  mundo  em  grupos 
dicotômicos de “desenvolvidos” e “subdesenvolvidos”, de “avançados” e “atrasados”, é alheio aos 
esforços bahá’ís no campo do desenvolvimento – na verdade, a todos os empreendimentos bahá’ís.

No entanto,  deve-se reconhecer plenamente que a pobreza não pode ser aliviada sem uma justa  
distribuição da riqueza material entre os povos do mundo. De fato, a instituição do Huqúqu’lláh  
provê um meio poderoso para a promoção da prosperidade da humanidade. Por observarem a lei do 
Huqúqu’lláh,  que requer  que ofereçam uma percentagem de seu  excesso  de  riqueza,  os  bahá’ís  
através do globo entendem que, ao colocar fundos à disposição da Casa Universal de Justiça, estão  
facilitando a transferência de recursos materiais por meios que promovem o bem-estar da sociedade. 
No  momento  atual,  os  montantes  disponíveis  estão  muito  aquém  das  necessidades  de  imensas 
regiões do planeta carentes de recursos financeiros necessários. No entanto, a observância desta lei  
possibilita a Casa de Justiça a prover fundos para projetos de desenvolvimento em andamento em 
todos os continentes.

Além dos fundos acessíveis através da instituição do Huqúqu’lláh e contribuições regulares para  
outras instituições, incluindo as especificamente destinadas à ação social,  os esforços na área de 
desenvolvimento social e econômico podem obter recursos disponibilizados por governos e agências 
doadoras. Contudo, independentemente de suas fontes, de modo algum tais fundos determinam a  
agenda para os esforços em prol do desenvolvimento nas comunidades que aceitam tal assistência.  
As  relações  de  dependência,  tão  prevalecentes  no  mundo  de  hoje,  em  que  certas  regiões  são 
devedoras a outras por terem acesso a recursos, é inaceitável.

Na sua mensagem do Ridván de 2010, a Casa Universal de Justiça deixou claro que “Mudança social 
não é um projeto que um grupo de pessoas executa em benefício de outras”, e, de um modo geral,  
bahá’ís  de  uma  região  não  estabelecem  projetos  de  desenvolvimento  para  outros.  Porém,  os  
indivíduos vão de uma comunidade a outra e além-fronteiras e, nesse caso, todo bahá’í é orientado  
pelas palavras de Bahá’u’lláh: “Fechai vossos olhos para a separação e, então, fixai vosso olhar na 

9



unidade”.  Quando  bahá’ís  mudam de  residência  ou  viajam a  outro  lugar  por  motivo  de  algum 
trabalho, fazem parte da coletividade de sua nova comunidade local e todos os outros os veem desse  
modo. Passam a ser guiados pelas instituições da localidade, as quais são responsáveis por facilitar o  
fluxo de conhecimento e canalizar as energias de cada membro de sua comunidade; assim, evita-se a  
noção  de  que  um  especialista  proveniente  de  fora  possa  impor  suas  aspirações  profissionais  à  
população local.

Assim, nos esforços dos bahá’ís em toda parte pode-se ver a emergência de uma comunidade global  
que,  conectada  através  de  suas  instituições,  está  se  empenhando  em  estabelecer  um padrão  de  
atividade que tem o devido respeito à autonomia local sem criar um senso de isolamento do todo,  
que dá importância aos meios materiais sem permitir que eles se tornem instrumentos de controle,  
que provê o fluxo de conhecimento sem permitir atitudes paternalistas, que fortalece a capacidade  
dos  indivíduos  sem  qualquer  consideração  à  sua  condição  econômica.  Embora  estejam 
vigorosamente  envolvidos  em  atividades  para  melhorar  seu  ambiente  circunvizinho,  os  bahá’ís  
sentem-se parte de um processo de desenvolvimento de escopo e influência globais.

IV. A metodologia do desenvolvimento social e econômico bahá’í

Além  dos  elementos  do  marco  conceitual  que  definem  a  natureza  dos  esforços  bahá’ís  de 
desenvolvimento,  há  vários  conceitos  que  lançam  luz  sobre  os  métodos  a  serem  adotados.  Que  a  
investigação  coletiva  da  realidade pode ser  realizada da  melhor  forma numa atmosfera  que encoraja  o  
desprendimento de pontos de vista pessoais, que tal investigação contínua deve dar a devida importância à  
informação empírica válida, que a mera opinião não deve ser elevada à posição de fato, que conclusões 
devem corresponder à complexidade das questões que estão à mão e não serem divididas numa série de 
pontos simplistas,  que a articulação entre observações e conclusões deve ser apresentada em linguagem  
precisa e desapaixonada, que o progresso em cada área de empreendimento depende da criação de um  
ambiente em que os poderes são multiplicados e se manifestam em ação unificada – conceitos gerais como 
estes, extraídos tanto da ciência como da religião, instruem a perspectiva metodológica específica discutida  
abaixo.

(i) Realizando uma leitura da sociedade e formulando uma visão

Conforme mencionado anteriormente, os esforços na esfera da ação social frequentemente tomam a 
forma de atos modestos realizados por pequenos grupos de indivíduos que residem numa localidade. 
Num sentido, esses movimentos nas bases podem ser considerados respostas à leitura da realidade  
social, ainda que nesse nível raramente sejam explicitamente expressas como tal. Para os esforços 
mais  complexos no campo do desenvolvimento social  e  econômico,  a  leitura da sociedade com 
precisão cada vez maior deve se tornar um elemento explícito da metodologia da aprendizagem. 

Pode-se dizer que todo esforço em prol do desenvolvimento representa uma resposta a algum grau de  
entendimento da natureza e do estado da sociedade, seus desafios, as instituições que nela operam, as 
forças que a influenciam, e as capacidades de sua população. Ler a sociedade desta forma não é  
explorar  cada  detalhe  da  realidade  social,  nem  envolve  necessariamente  estudos  formais.  As 
condições precisam ser entendidas progressivamente,  tanto do ponto de vista do objetivo de um 
empreendimento específico como no contexto de uma visão da existência coletiva da humanidade. 
De fato, é vital que a leitura da sociedade seja consistente com os ensinamentos da Fé. O fato de que  
a verdadeira natureza de um ser humano é espiritual, que todo ser humano é uma “mina rica em  
joias” de potencialidade ilimitada,  que as  forças da integração e  desintegração,  cada uma à sua  
maneira, estão impulsionando a humanidade em direção ao seu destino, são apenas alguns exemplos 
dos  ensinamentos  que  moldam  aquilo  que  se  entende  por  realidade  social.  Organizações  de 
inspiração  bahá’í  que  apoiam  linhas  de  ação  relativamente  complexas  precisam  continuamente 
refinar sua leitura da sociedade, utilizando métodos da ciência no máximo de suas habilidades.

É importante notar que ler a realidade social de uma população desde seu interior é diferente de  
estudá-la como um observador externo. Nos casos em que a população em questão é relativamente  

10



carente de recursos materiais, as pessoas de fora que têm acesso a maiores recursos muitas vezes 
veem apenas privação – a riqueza de talentos da população, as aspirações de seus membros e sua 
capacidade de se levantar e se tornar protagonistas de mudança podem ser todos ignorados. Além do 
mais, observadores externos da pobreza frequentemente estão quase sempre muito inconscientes da 
sua tendência de permitir que seus próprios sentimentos de pena, medo, indignação ou ambivalência  
afetem sua leitura da sociedade e de basearem suas propostas de soluções no valor que dão às suas  
próprias experiências. No entanto, quando um esforço é participativo, no sentido de que procura  
envolver as próprias pessoas na geração e aplicação do conhecimento, como todos moldam juntos  
um  caminho  de  progresso,  dualidades  como  “externo-interno”  e  “conhecedor-ignorante” 
rapidamente desaparecem. 

Conforme sua leitura da sociedade, os envolvidos na ação social formam e aprimoram uma visão de  
seu trabalho dentro do espaço social que lhes é disponível. Aqui, a palavra “visão” não significa  
simplesmente  um  conjunto  de  metas  ou  uma  descrição  de  uma  condição  futura  idealizada. 
Particularmente,  quando  uma  organização  de  inspiração  bahá’í  está  envolvida,  uma  visão  deve 
expressar uma ideia geral de como as metas terão de ser alcançadas: a natureza das estratégias a 
serem planejadas, as abordagens a serem adotadas, as atitudes a serem tomadas, e até mesmo um 
esboço de alguns dos métodos a serem utilizados. A visão do trabalho articulado por tal organização  
nunca  é  completa;  ela  deve  se  tornar  mais  e  mais  precisa,  ser  capaz  de  ajustar-se  à  ação 
constantemente em evolução e cada vez mais complexa, e alcançar níveis cada vez mais elevados de 
precisão em seu funcionamento.

(ii) Consulta

Se  a  aprendizagem  em  ação  deve  ser  o  modo  de  funcionamento  fundamental  na  área  de 
desenvolvimento  social  e  econômico,  o  princípio  bahá’í  da  consulta  precisa  ser  plenamente 
valorizado.  Seja  ocupando-se  com a  análise  de  um problema específico,  alcançando graus  mais 
elevados de entendimento numa dada questão, ou explorando possíveis rumos de ação, a consulta 
pode ser vista como uma busca coletiva da verdade. Os participantes de um processo consultivo 
veem a realidade de diferentes pontos de vista e, à medida que esses pontos de vista são examinados 
e entendidos, obtêm-se  clareza. Nessa concepção de investigação coletiva da realidade, a verdade  
não é uma concessão entre grupos de interesses opostos. Tampouco o que anima os participantes no 
processo consultivo é o desejo de uns exercerem poder sobre os outros. Ao contrário, o que eles 
buscam é o poder de pensamento e ação unificados. 

No contexto da ação social, o princípio da consulta é expresso numa variedade de formas, sendo 
cada uma apropriada ao espaço em que acontece. Muitas vezes, quando um pequeno grupo está  
envolvido num empreendimento, todo assunto de interesse é tópico de consulta. Mas, dentro de uma 
organização, o princípio encontrará expressão de maneiras diferentes. O que se deve observar em 
relação a isso é que algumas vezes a consulta é feita entre pessoas tidas como iguais com o objetivo  
de chegar a uma decisão conjunta, como no caso das deliberações de uma Assembleia Espiritual. Em 
outras circunstâncias,  ela assume a forma de discussão que pode ser necessária para encorajar a  
expressão de ideias e informações que enriquecem o entendimento comum, sendo, porém, que a  
decisão deve ser tomada por aqueles imbuídos de autoridade. É essa última forma que distingue o 
funcionamento  de  organizações  de  inspiração  bahá’í,  nos  quais  aqueles  a  quem  foi  conferida  
responsabilidade são dotados de algum grau de autoridade individual ou grupal. 

Claramente, então, nem todas as pessoas de uma organização participarão igualmente da tomada de  
todas  as  decisões.  A  responsabilidade  precisa  ser  adequadamente  estruturada  e  definida.  Por  
exemplo,  haverá  muitos  espaços  em que  indivíduos  envolvidos  num componente  específico  do 
trabalho  terão  a  oportunidade  de  compartilhar  percepções,  alcançar  níveis  mais  elevados  de  
entendimento,  e  tomar  certas  decisões  pertinentes  à  sua  área  operacional.  No  caso  de  uma 
organização com um conselho e um diretor executivo, frequentemente eles tomarão decisões sem 
precisar consultar com cada membro da organização. Mas é deles também a responsabilidade de  
criar uma atmosfera em que informações relevantes e conhecimento fluam livremente e na qual os 

11



resultados da consulta em todos os espaços da organização são transmitidos de modo a promover  
entendimento e consenso entre seus membros.

Além de tais considerações, um espírito consultivo permeia as interações dos que se dedicam à ação  
social, qualquer que seja sua dimensão e complexidade, bem como a população a que servem. Isto  
não significa que necessariamente existam mecanismos formais para tal  fim. Indica, sim, que as  
aspirações das pessoas, suas observações e ideias,  estão sempre presentes e são conscientemente  
incorporadas a planos e programas.

(iii) Ação e reflexão sobre ação

No coração de todo empreendimento de desenvolvimento há uma ação consistente e sistemática.  
Entretanto, a ação precisa ser acompanhada por reflexão constante para assegurar que continue a  
servir aos objetivos do empreendimento. Estratégias de desenvolvimento, formuladas simplesmente 
em termos de projetos com metas bem definidas, seguidas por uma avaliação de como e por que 
foram ou não cumpridas,  têm suas limitações. Uma abordagem de desenvolvimento definida em 
termos de aprendizagem às vezes admite avaliação formal.  Porém, depende muito mais de uma  
reflexão estruturada entrelaçada ao padrão de ação, através da qual podem surgir questionamentos e 
serem ajustados métodos e abordagens.

Dada a grande quantidade de necessidades da humanidade e o entusiasmo com o qual programas 
inspirados pelos ensinamentos da Fé são  frequentemente  recebidos,  pode ser  tentador  para  uma 
organização de inspiração bahá’í tentar aproveitar toda oportunidade e se envolver em ação frenética.  
Aprender a ser sistemático e focado é um desafio a ser enfrentado por todos os envolvidos em 
esforços em prol do desenvolvimento, desde um pequeno grupo até a própria comunidade. 

Uma ideia  que se  tem mostrado útil  nesse  sentido  é  a  da  linha de  ação.  Uma linha de  ação  é  
concebida como uma sequência de atividades, cada uma das quais é construída sobre a anterior e  
prepara o caminho para a seguinte. Muitas vezes empreendimentos começam com uma única linha  
de ação, mas gradativamente surgem diversas linhas interrelacionadas, constituindo toda uma área de 
ação.  Por  exemplo,  para  ser  efetivo,  até  mesmo  um  esforço  nas  bases  da  comunidade  que  se  
concentre somente na área de educação de crianças precisa simultaneamente seguir tais linhas de 
ação  como  de  formação  de  professores  e  de  aumentar  a  consciência  da  comunidade  sobre  a  
educação, bem como acompanhar a experiência de ensino e aprendizagem.

O  pensamento  focado  e  sistemático,  e  trabalho  persistente  e  meticuloso,  evidentemente  não 
diminuem o espírito de serviço que anima a ação social. Ao mesmo tempo em que dá atenção aos 
mínimos detalhes práticos, pode-se estar ocupado com os mais profundos assuntos espirituais. Uma  
característica distintiva de todo esforço bahá’í deve ser a ênfase que se dá ao espírito com o qual a  
ação  é  feita.  Isso  exige  dos  participantes  pureza  de  motivo,  retidão  de  conduta,  humildade,  
abnegação e respeito pela dignidade humana. Conforme afirma Bahá’u’lláh:

Um só ato reto é dotado de uma potência suficiente para elevar o pó e fazê-lo passar além do  
céu dos céus, para romper todo vínculo e restaurar a força que se gastou e que desvaneceu.

(iv) Utilizando meios materiais

Para que possam cumprir seus objetivos, os empreendimentos na área de ação social requerem meios  
materiais. Há uma tendência entre muitas organizações do mundo – incluindo aquelas que trabalham 
em prol de fins louváveis – de medir o sucesso principalmente em termos do montante de dinheiro  
recebido e despendido. Espera-se que os esforços bahá’ís de desenvolvimento deixem tais critérios  
de  lado.  Em  exemplos  modestos  de  ação  social  os  recursos  são  tipicamente  contribuídos  pela 
comunidade. Um empreendimento mais complexo precisará adquirir  uma capacidade maior para 
recorrer a fundos e utilizá-los. No caso de uma organização de inspiração bahá’í, conforme foi dito 
anteriormente, podem também obter fundos de agências doadoras. Nesse caso, é necessário muito 

12



cuidado para ter a certeza de que, ao buscar garantir fundos, a organização não se desvie de seu  
propósito fundamental: o de capacitar uma certa população.

Por mais modesta que possa ser a quantia despendida, é de vital importância que haja um sistema  
para supervisionar a administração adequada das finanças. A integridade de um empreendimento é  
certamente assegurada pela retidão e honestidade de seus participantes. Ainda assim, um sistema 
comprovado de administração financeira dentro de uma organização serve para evitar uma atmosfera  
de descuido e imprecisão que pode propiciar a tentação.

Além de um sistema financeiro confiável, a questão da eficiência precisa de atenção. O que deve ser  
evitado são concepções limitadas de eficiência, por exemplo, as que consideram apenas a relação dos 
resultados  com o ingresso  material  aplicado,  mesmo quando estes  ingressos  consideram alguma 
medida quantitativa de esforços. Parece necessário um entendimento mais sofisticado de eficiência.  
Com relação ao ingresso aplicado, por exemplo, o trabalho motivado por um espírito de serviço e um  
desejo  interior  de  excelência  claramente  tem  um  valor  diferente  daquele  que  é  usado  como 
instrumento para o avanço de interesses pessoais. Quanto aos resultados, para dar outro exemplo, o 
cumprimento de uma tarefa específica – a construção de uma pequena instalação para uma escola –  
pode ser bem menos importante que o desenvolvimento da capacidade dos participantes de cooperar  
e se envolver em ação unificada.

Há ainda uma riqueza de recursos espirituais e intelectuais aos quais se pode recorrer quaisquer que  
sejam os recursos materiais disponíveis. Vários desses são mencionados nos escritos bahá’ís, tais 
como  “firme  resolução  e  harmoniosa  cooperação”,  “energia,  lealdade  e  desenvoltura”, 
“determinação”,  “espírito  de  absoluta  consagração”,  “habilidade  de  organização”,  “zelo”,  
“tenacidade,  sagacidade,  e  fidelidade”,  “devoção sincera”,  “dedicação  absoluta”,  “perseverança”, 
“vigor”, “coragem”, “audácia”, “consistência”, “tenacidade de propósito”, “tenacidade de resolução” 
e “incansável vigilância”. O que a comunidade bahá’í conseguiu até agora no trabalho de expansão e  
consolidação com meios materiais limitados é o testemunho da eficácia desses recursos espirituais  
que devem ser crescentemente estendidos à esfera da ação social.

Aqueles  envolvidos  na  ação  social  também  precisam  estar  constantemente  cientes  da  solene  
responsabilidade pelo dinheiro que foi colocado à sua disposição. Nesse sentido, é útil ter em mente 
a atitude que os bahá’ís demonstram em relação aos fundos sagrados da Fé – as contribuições são  
oferecidas com generosidade, alegria e sacrifício, e as instituições observam prudência e um elevado  
grau de economia em despender esse dinheiro.

V. Princípios orientadores

Ação  social,  como  foi  sugerido  neste  documento,  deve  ser  realizada  no  contexto  de  um 
empreendimento bem mais amplo – isto é, o avanço de uma civilização que assegure a prosperidade material  
e espiritual de toda a raça humana. Os ensinamentos fundamentais da Fé que inspirarão esta civilização,  
alguns dos quais foram mencionados nestas páginas, precisam encontrar expressão na esfera da ação social.  
Claramente a aplicação dos princípios necessários ao progresso social e material das comunidades envolve  
um vasto processo de aprendizagem.

De um modo geral, o desafio para qualquer instância de ação social é assegurar a consistência – entre 
as convicções explícitas e implícitas que sustentam uma iniciativa, os valores promovidos por ela, as atitudes 
adotadas por seus participantes, os métodos que utilizam, e os fins que visam. Não é tarefa fácil alcançar  
consistência entre crença e prática: deve haver um profundo reconhecimento da unicidade da humanidade  
que impeça que qualquer empreendimento promova desunião, isolamento, separação ou competição; uma 
convicção inabalável na nobreza dos seres humanos, capaz de subjugar suas paixões inferiores e evidenciar  
qualidades celestiais, deve servir de proteção contra preconceito e paternalismo, ambos os quais violam a  
dignidade das pessoas; uma crença imutável na justiça deve guiar um empreendimento para alocar recursos  
de acordo com as verdadeiras necessidades e aspirações da comunidade ao invés de caprichos e desejos de  
poucos privilegiados; o princípio da igualdade entre mulheres e homens deve abrir o caminho não somente  

13



para que mulheres assumam seu papel como protagonistas do desenvolvimento e se beneficiem de seus  
frutos, mas também para que a experiência dessa metade da população do mundo tenha cada vez mais ênfase  
no  pensamento  de  desenvolvimento.  Esses  poucos  exemplos  ilustram  quão  intimamente  princípios 
espirituais devem guiar a prática do desenvolvimento. 

Para evitar contradições, os que participam de um empreendimento precisam se tornar cada vez mais  
cientes do ambiente em que seu trabalho se desenvolve. De um lado, estão livres em obter percepções de  
diversas filosofias, teorias acadêmicas, programas comunitários e movimentos sociais dentro desse ambiente  
e se manterem atualizados em relação às tendências tecnológicas que influenciam o progresso. Por outro 
lado,  devem  permanecer  vigilantes  para  não  permitir  que  os  ensinamentos  sejam  moldados  para  se 
conformar com esta ou aquela ideologia, modismo intelectual ou prática em voga. Em relação a isso, é vital 
que se tenha a capacidade de avaliar o valor de abordagens, ideias, atitudes e métodos prevalecentes na  
balança da Fé.  Essa capacidade faz com que,  por exemplo,  se possa desvelar o engrandecimento de si 
mesmo que muitas vezes existe por trás de iniciativas que nominalmente têm a ver com empoderamento,  
discernir a tendência de certos esforços de desenvolvimento de impingir aos pobres uma visão de mundo  
completamente materialista, perceber as maneiras sutis nas quais a competitividade e a ganância podem ser 
promovidas em nome da justiça e prosperidade, e finalmente abandonar a ideia de que alguma teoria ou 
movimento que momentaneamente adquire alguma proeminência na sociedade mais ampla possa prover um 
atalho para uma mudança significativa. A seguinte passagem escrita pela Casa Universal de Justiça oferece  
orientação nesse sentido:

A Revelação de Bahá’u’lláh é vasta. Ela demanda uma profunda mudança não somente no nível do  
indivíduo, mas também na estrutura da sociedade. "E não é o objetivo de cada Revelação”, Ele  
próprio proclama, “efetuar uma transformação no inteiro caráter da humanidade - uma transformação  
que se manifeste tanto exterior como interiormente -  que afete sua vida interior e  as  condições  
externas?” O trabalho que progride em todos os cantos do globo hoje representa o mais recente  
estágio do contínuo empenho bahá’í em criar o núcleo da gloriosa civilização entesourada em Seus  
ensinamentos,  cuja  construção  é  um empreendimento  de  infinita  complexidade e  escala,  a  qual 
exigirá  da  humanidade  séculos  de  empenho  para  sua  frutificação.  Não  existem  atalhos,  nem 
fórmulas.  Somente  na  medida do  esforço  feito  para  inspirar-se  em percepções  advindas  de  Sua 
Revelação,  ao   conectar-se  com  o  conhecimento  acumulado  da  raça  humana,  ao  aplicar  Seus  
ensinamentos de modo inteligente à vida da humanidade, e ao consultar sobre questões que surgem, 
é que ocorrerá a necessária aprendizagem e a capacidade será desenvolvida.

14


